

#### Typology of Mahdism Narrations after the Reappearance in the Hadith School of Qom before the Era of Shaykh Saduq<sup>1</sup>







Assistant Professor, Department of Current Studies, Research Center for Mahdism and Futures Studies, Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran. Email: m.kamyab@isca.ac.ir

#### **Abstract**

The Hadith School of Qom, as one of the most influential intellectual centers of the Imamiyya, has always been a focal point of attention for scholars and researchers. However, studies related to Mahdism in this school still suffer from certain shortcomings, such as the lack of a school-based perspective and the absence of detailed typological analysis of Mahdism narrations. A precise typology of narrations can provide a clear picture of the different categories of Mahdism narrations within this school and pave the way for deeper content analyses in future studies.

Accordingly, this study, using a descriptive-analytical method and based on 358 narrations from the Hadith School of Oom, classifies the Mahdism narrations. The findings show that the largest portion of narrations concerns the era of Imam Mahdi's (AS) governance, while

<sup>\*</sup> Publisher: Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran. \*Type of article: Research Article ■ Received: 2024/01/28 • Received in revised form: 2024/03/12 • Accepted: 2024/04/30 • Available online: 2024/07/10





<sup>1.</sup> Cite this article: Kamyab, M. (2024). Typology of Mahdism Narrations after the Reappearance in the Hadith School of Qom before the Era of Shaykh Saduq. Va'ad al-Umam fi Al-Qur'an va Al-Hadith, 1(2), pp. 46-77. https://Doi.org/10.22081/jpnq.2025.73187.1020

narrations about the period after him are relatively few. By focusing on both the structural and thematic analysis of narrations, this research takes a step toward completing Mahdist studies within the Hadith School of Qom.

#### Keywords

Mahdism, Mahdism narrations, typology, Hadith School of Qom.

٤٨



### تصنيف الروايات المهدوية بعد الظهور في المدرسة الحديثية في قم إلى ما قبل عصر الشيخ الصدوق\*



أستاذ مساعد في قسم علم التيارات، معهد الدراسات المهدوية و الدراسات المستقبلية (استشراف المستقبل)، المعهد العالي للعلوم والثقافة الإسلامية، قم، إيران. m.kamyab@isca.ac.ir

# المخص الملخص

تُعدُّ المدرسة الحديثية بقم، بوصفها إحدى أبرز المدارس الفكرية الإمامية تأثيراً، محط اهتمام المفكرين والباحثين على الدوام، وعلى الرغم من ذلك، تواجه الأبحاث المتعلقة بالمهدوية في هذه المدرسة بعض القصور، أبرزها غياب المنهجية المدرسية، وعدم التحليل الدقيق للأنواع الروائية المهمة في دراسة الأحاديث المهدوية. إنَّ التصنيف الدقيق للروايات يمكن أن يقدِّم صورة واضحة لأنواع الروايات المهدوية في هذه المدرسة، ممّا يمهد الطريق لتحليلات أعمق وأشمل في الأبحاث المستقبلية.

بناءً على ذلك، تتناول هذه الدراسة، المعتمدة على المنهج الوصفي-التحليلي، تصنيف الروايات

\* الاستشهاد بهذا المقال: كامياب، مسلم. (٢٠٢٤). تصنيف الروايات المهدوية بعد الظهور في المدرسة الحديثية في قم إلى ما قبل عصر الشيخ الصدوق. وعد الأمم في القرآن والحديث، ١(٢)، صص ٤٦-٧٧.

https://Doi.org/10.22081/jpnq.2025.73187.1020

**© The Authors** 



http://jpnq.isca.ac.ir

 <sup>■</sup> نوع المقالة: مقالة بحثية؛ الناشر: المعهد العالى للعلوم والثقافة الإسلامية © المؤلفون.

<sup>🗉</sup> تاريخ الاستلام: ٢٠٢٤/٠١/٢٨ • تاريخ الإصلاح: ٢٠٢٤/٠٣/١٢ • تاريخ القبول: ٢٠٢٤/٠٤/٣٠ • تاريخ الإصدار: ٢٠٢٤/٠٧/١٠

المهدوية بالاستناد إلى ٣٥٨ رواية من المدرسة الحديثية بقم. تُظهر نتائج البحث أنَّ الجزء الأكبر من الروايات يتركِّز على فترة حكومة الإمام المهدى للثَّلِا، في حين أنّ الروايات المتعلقة بفترة ما بعد ظهوره قليلة جدَّا.

تُعدّ هذه الدراسة، من خلال تركيزها على التحليل البنيوي والمضموني للروايات، خطوةً علميةً في سبيل استكمال الدراسات المهدوية في مدرسة قم الحديثية.

#### الكلمات المفتاحية

المهدوية، الروايات المهدوية، التصنيف، مدرسة قم الحديثية.

تتميّز روايات المهدوية بتنوع موضوعي لافت للنظر، وذلك بسبب اتساع نطاق مباحثها؛ حتى يمكن القول إنَّه قلَّما يوجد موضوع في مجال البحوث الحديثية، ذوجذور كلامية، مرتبط بمسألة الإمامة، بهذا القدر من الشمول. تمتد هذه الروايات لتشمل طيفاً واسعاً من المواضيع، يبدأ من مرحلة ما قبل ولادة الإمام المهدي الله ويمتدُّ إلى وقائع ما بعد الظهور، بل ويتجاوزها إلى الأحداث التي تسبق يوم القيامة. يعود هذا التنوع إلى عدّة عوامل، منها: طبيعة المدارس الحديثية، والظروف التاريخية لكل حقبة، وتوجّهات المحدّثين في كل مدرسة، وغيرها من العوامل التي أدَّت إلى تقلَّبات وفائض أو نقصان في نقل الأحاديث. ومن الطبيعيّ أنّ مدرسة قم الحديثيّة، بوصفها واحدةً من هذه المدارس، لم تكن استثناءً من هذه القاعدة بعد انتقال التراث الحديثي الكوفي إليها. فقد تميّزت هذه المدرسة بأسلوبها الخاص في نقل الروايات وتدوينها. وعلى هذا الأساس، فإنّ تناول الموضوعات المهدويّة، مع التركيز على مرحلة ما بعد الظهور التي حظيت باهتمام هذه المدرسة طوال فترة نشاطها، يمكن أن يُطرح بوصفه السؤال الرئيس لهذه الدراسة. تهدف هذه الدراسة إلى رسم معالم الأحاديث البارزة والمميّزة في هذه المدرسة، وصولًا إلى تقديم صورة واضحة عن مدرسة قم الحديثية. ويتحقّق هذا الهدف عبر منهج التصنيف النوعي، الذي يُقصد به تقسيم البيانات وتنظيمها وتصنيفها وفق معايير محدّدة. ومن البديهي أنّه بعد تحديد هذه الأنواع، يمكن دراسة مواضيع أخرى، مثل التحليل المضموني، ودراسة أوجه الاختلاف والتشابه بين هذه المدرسة والمدارس الأخرى.

في هذه الدراسة تم استخراج ٣٥٨ رواية نُتبت حضورها في مدرسة قم الحديثية وفي خطاب المحدّثين المنتمين إليها، وذلك من مصادر متعدّدة. وقد تم اعتماد نوعين من المصادر في عملية الانتقاء: المصادر الأصلية والمصادر الوسيطة.

أمّا المصادر الأصلية، فهي المؤلّفات المكتوبة التي دوّنها المحدّثون القميّون منذ نشأة مدرسة قم وحتى ما قبل عصر الشيخ الصدوق، وهي لا تزال محفوظة ومتاحة إلى يومنا هذا، وهذه المصادر هي: المحاسن لأحمد بن محمد بن خالد البرقي، وبصائر الدرجات لمحمد بن حسن الصفار، وتفسير القمي لعلي بن إبراهيم القمي، وقرب الإسناد لعبدالله بن جعفر الحميري، والكافي لمحمد بن يعقوب الكليني، والإمامة والتبصرة لابن بابويه القمي، وكامل الزيارات لابن قولويه.

أمّا المصادر الوسيطة فهى إما مؤلفات تعود إلى عصر الشيخ الصدوق وما بعده، أو مصادر تنتمى إلى مدارس حديثية أخرى، تم إحصاء الأحاديث الواردة في هذه المصادر وفقاً لمعايير محددة، مثل: كون مؤلف الكتاب قمياً، ووجود مؤلف قى معروف في سند الرواية، وتكرار اسم صاحب المصدر في الأسانيد المتتالية، وجود تعليق في السند وبدئه بمؤلف مشهور (للتفصيل، انظر: كامياب، ١٤٠٠ش، صص ١٨-٢٥)، تشمل هذه المصادر: كتاب الغيبة للنعماني، ومؤلفات الشيخ الصدوق (كمال الدين، من لا يحضره الفقيه، علل الشرائع، عيون أخبار الرضا، ثواب الأعمال)، ومؤلفات الشيخ المفيد، وكتاب الغيبة للنعبة للشيخ الطوسي.

يجدر بالذكر أنّ نطاق الدراسة يقتصر على الفترة الممتدة من بداية تشكيل مدرسة قم الحديثية حتى ما قبل عصر الشيخ الصدوق (ت ٣٨١ه)، إنّ الشيخ الصدوق لا يمكن اعتباره ممثّلاً للمدرسة الحديثية بقم بشكل مطلق، نظراً لكثرة أسفاره واقتباسه جزءاً كبيراً من تراثه الروائي من مدارس أخرى، فعلى سبيل المثال، من مجموع ٢٢١ رواية وردت في كتاب كال الدين، فإنّ حوالي ٧٠٤ رواية منها مأخوذة عن مدارس أخرى، ومع ذلك، فقد تمّ التركيز في هذه الدراسة على جزء من روايات هذا المحدّث، وذلك بعد التحقق من انتسابه رواياته المنقولة إلى مدرسة قم.

لم تُجرَ أي دراسة مستقلة حول تصنيف أنواع الروايات المهدوية في مدرسة قم الحديثية، ولكن توجد بعض الأعمال المرتبطة بالموضوع. أهمّ الدراسات ذات الصلة كتاب «تاريخ حديث شيعه» اللأستاذ السيد محمد كاظم الطباطبائي. يشير المؤلف في هذا الكتاب إلى الخصائص العامة لمدرسة قم الحديثية، مثل: الحفاظ على التراث، النزعة النصّية، وتجنّب العقلانية، غير أنّه لم يقدّم أي أدلة أو شواهد نتعلُّق بمباحث المهدوية ضمن هذا السياق. والكتاب الآخر هو كتاب «مكتب حدیث قم: شناخت وتحلیل مکتب حدیثی قم از آغاز تا قرن پنجم هجری»۲ لمحمد رضا جباري. يتناول جباري في هذا الكتاب مكانة قم وأهميتها، ومميّزات القميين ومدرسة قم الحديثية. ومن أبرز نتائج جهوده هو إثبات المرجعية العلمية للحوزة في قم، مع تقديم معلومات عن وضع المحدثين فيها. كما يُثبت جباري حسَّاسية محدثي قم الشديدة في مجال الحديث، ومعارضتهم الشديدة لنقل الأخبار الضعيفة والروايات المتسمة بالغلو (جباري، ١٣٨٤ش). يحتوى كتاب «جستارهايي در مدرسه كلامى قم»"، الذي أشرف عليه محمد تقى السبحاني، على مجموعة من المقالات التي تسعى إلى التعريف ببعض الشخصيات الحديثية البارزة في مدرسة قم، من قبيل: عبد الله بن جعفر الحميري، وسعد بن عبد الله الأشعري، ومحمد بن الحسن الصفّار، وعلي بن إبراهيم بن هاشم. ثم يتناول الكتّاب في ما بعد أساتذتهم وتلامذتهم ومؤلفاتهم العلمية. غير أنَّ هذه الدراسات لم تُعالج تلك الشخصيات من منظور مهدوي خاص، ولم تُسلّط الضوء على أبعاد حضورهم في

١. تاريخ حديث الشيعة.

٢. مدرسة قم الحديثية: دراسة تحليلية ومعرفية منذ نشأتِها حتّى القرن الخامس الهجري.

٣. دراسات في مدرسة قم الكلامية.

الخطاب المهدوي (سبحاني وآخرون، ١٣٩٥ش، صص ٢٧٦-٣٤٦).

أنجز الكاتب مؤخّرًا مجموعةً من الدراسات حول التراث المكتوب لمدرسة قم الحديثية، من بينها: «بررسي وتحليل رويكرد احمد بن محمد بن خالد برقي به روایات مهدوی با تأکید بر کتاب محاسن برقی» (کامیاب، «أ»، ۱٤۰۱ش). وکذلك دراسة منهج على بن إبراهيم القمى في تفسير الروايات المهدوية في تفسير القمى (كامياب، ١٤٤٥ه). وتناولنا في هذه الكتابات بطريقة منهجية معتمدين على المنهج الببليوغرافي (علم الكتب) أعمالاً مثل: «المحاسن» للبرقي و«قرب الإسناد» للحميري وتفسير القمى. (كامياب، ١٤٠٣ش).

إضافةً إلى ذلك، فقد حظيت بعض الدراسات الأخرى بالاهتمام، مثل: «تحلیل محتوایی راویان روایات مهدوی مدرسه قم تا قبل از دوران صدوق»۲ (كامياب؛ طباطبائي، «ب»، ١٤٠١ش)، و«تحليل شاخصه هاى مدرسه حديثي قم در نقل روایات مهدوی» (کامیاب، ۱٤٠٢ش)، وذلك من خلال منهج رجالي ودراسة السمات المميّزة لمدرسة قم.

ومع هذه الجهود، لم يُولَ موضوعُ الأنواع الروائية والاهتمام الخاص بالقضايا المهدوية في مدرسة قم ما يستحقُّه من دراسة مستقلة. ومن هنا، فإنَّ هذه المقالة تسعى، بمنهج وصفى تحليلي، إلى معالجة هذا الاتجاه وتسليط الضوء عليه.

### تصنيف أنواع الروايات المهدوية في مرحلة ما بعد الظهور

إنَّ أبرز الروايات وأكثرها تكرارًا في مدرسة قم الحديثية نتعلَّق بمرحلة ما بعد

٠١ دراسة وتحليل منهج أحمد بن محمد بن خالد البرقي في تناول الروايات المهدوية مع التركيز على كتاب

٢. التحليل المضموني لرواة الروايات المهدوية في مدرسة قم حتى عصر الصدوق.

٣. تحليل الخصائص المنهجية لمدرسة قم الحديثية في نقل الروايات المهدوية.

الظهور الشريف . يمكن تصنيف هذه الفترة إلى عدّة أنواع مهمة يُشار إليها على النحو الآتى:

تُعدّ مرحلة ظهور الإمام المهدي البي أبهى حقبة في التاريخ وأكثرها إشراقاً في حياة البشرية، يحمل في طياته خصائص فريدة، من أهمّها حكومة المعصوم الأخير وحجة الله على الأرض، التي أُطلق عليها اسم «أيام الله» (الصدوق، ١٣٦٢ش، ج١، ص ١٠٨) يمكن تصور عدّة تقسيمات لهذه المرحلة:

### ١. ملامح من الحركة المهدوية في مرحلة الظهور

بناءً على الروايات والتقارير الصادرة عن محدّثي مدرسة قم، لا توجد إشارات كثيرة إلى تفاصيل الحوادث والوقائع التي تشهدها مرحلة الظهور الشريف، ومع ذلك، فإنّ القدر القليل المتوفّر منها يمكن توصيفه على النحو الآتي: «فَيَظْهَرُ عِنْدَ ذَلِكَ صَاحِبُ هَذَا الْأَمْرِ فَيُبَايِعُهُ النَّاسُ ويتَّبِعُونَهُ ويَبْعثُ الشَّامِيُّ عِنْدَ ذَلِكَ جَيْشاً إِلَى الْمَدينةِ فَيُهلِكُهُمُ اللَّهُ عَنَّ وجلَّ دُونَها قبل الوصول الشَّامِيُّ عِنْدَ ذَلِكَ جَيْشاً إِلَى الْمَدينةِ فَيُهلِكُهُمُ اللَّهُ عَنَّ وجلَّ دُونَها قبل الوصول إلى المدينة ويَهرُبُ يَوْمَئذ مَنْ كَانَ بِالْمَدينةِ مِنْ وُلْدِ عَلِي اللَّهِ إِلَى مَكَّةَ فَيَلْحَقُونَ إِلَى المُدينة فَي العَراقِ ويَبْعَثُ جَيْشاً إِلَى الْمَدينة فَيْأُمنُ أَهْلُهَا ويَرْجعُونَ إلَيْها (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٨، ص ٢٢٤).

ثُمّ: ﴿إِذَا قَامَ الْقَائِمُ بِمَكَّةَ وَأَرَادَ أَنْ يَتُوجَّهَ إِلَى الْكُوفَةِ نَادَى مُنَادِيهِ أَلَا لَا يَحْمِلُ أَحَدُ مِنْكُمْ طَعَاماً وَلَا شَرَاباً ويَحْمِلُ حَبَرَ مُوسَى بْنِ عِمْراَنَ وهُوَ وِقْرُ بَعِيرٍ ولَا يَنْزِلُ مَنْكُمْ طَعَاماً وَلَا شَرَاباً ويَحْمِلُ حَبَرَ مُوسَى بْنِ عِمْراَنَ وهُوَ وِقْرُ بَعِيرٍ ولَا يَنْزِلُ مَنْكُمْ اللّهَ عَيْنُ مِنْهُ فَهَنْ كَانَ جَائِعاً شَبِعَ وَمَنْ كَانَ ظَمْآنَ رُويَ فَهُو زَادُهُمْ حَتَّى نَزَلُوا النَّجَفَ مِنْ ظَهْرِ الْكُوفَةِ» (الصفّار، ١٤٠٤ق، ج١، ص ١٨٨).

«قَدْ عَلَا فَوْقَ نَجَفِكُمْ بِظَهْرِ كُوفَانَ فِي ثَلَاثَمَاتَة وبِضْعَةَ عَشَرَ رَجُلًا جَبْرَئِيلُ عَنْ يَمِينِهِ ومِيكَائِيلُ عَنْ شَمَالِهِ وإِسْرَافِيلُ أَمَامَهُ مَعَهُ رَايَةُ رَسُولِ اللّهِ ص قَدْ نَشَرَهَا لَا

يَهُوِي بِهَا إِلَى قَوْمِ إِلَّا أَهْلَكُهُمُ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ» (المفيد، ١٤١٣ق، ص ٤٥).

وبالتزامن مع قيام الإمام المهدي الله عن يتوجّه أنصاره إلى بلاد الشام لملاحقة بني أميّة، فيفر هؤلاء إلى الروم، فيقول لهم الروم: «لَا نُدْخِلَنَّكُمْ حَتَى نَتَنَصَّرُوا فَيُعلِّقُونَ فِي أَعْنَاقِهِمُ الصَّلْبَانَ فَيُدْخِلُونَهُمْ فَإِذَا نَزَلَ بِحَضْرَتِهِمْ أَصْحَابُ الْقَاتِمِ طَلَبُوا الْأَمَانَ وَالصَّلْحَ فَيقُولُ أَصْحَابُ الْقَاتِمِ لَا نَفْعَلُ حَتَّى تَدْفَعُوا إِلَيْنَا مَنْ قِبَلَكُمْ مِنَّا اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

### ٢. المرحلة الأولى من الظهور

إِنَّ التَّاكِيدِ على حتمية ظهور الموعود في الإسلام هو مضمون العديد من الروايات لدى الفريقين، وقد ورد ذلك بصور متنوعة ومختلفة؛ فتارة يُقال: لو لم يبقى من عمر الدنيا إلا يوم واحد، لظهر فيه ذلك الموعود، وتارة أخرى يُشدّد على أنّ الأيام لن تنقضي، والدهر لن ينتهي، إلّا بظهور المهدي المنتظر وفي مدرسة قم الحديثية، تُذكر هذه الروايات باستخدام ألفاظ مثل «المحتوم» وما شابهها. فقد ورد عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «خُرُوجُ الْقَائِم مِنَ الْمَحْتُوم» (الكليني، ١٤٠٥ق، ج٨، ص ٣١٠). وفي رواية أخرى عنه، اعتبر خروج القائم حقًا من عند الله تعالى سيرى الناس حدوثه، وهو أمر لا بدّ منه: «خُرُوجُ الْقَائِم هُو الْحَقَّ مِنْ عِنْدِ اللّهِ عَنَّ وجَلَّ يَرَاهُ الْخُلْقُ لَا بُدَّ مِنْهُ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٨، ص ٣٨١).

تصف بعض الروايات ظهور الإمام المهدي الله على عنه حدث مفاجئ، دون تحديد سنة معينة، بل تشبهه بالشهاب الساطع في ليلة مظلمة: «ثُمَّ يَبْدُو كَالشِّهَابِ الوَّاقِدِ فِي ظُلْمَةِ اللَّيْلِ فَإِنْ أَدْرَكْتِ ذَلِكِ قَرَّتْ عَيْنُكِ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج١، ص ١٤١) وقد ورد في مصادر متعددة أنّ هذا الحدث الجليل سيقع في أزمنة مباركة، منها: أيام ذي الحجة: «يَقُومُ قَائِمُنَا لَمُوافَاةِ النَّاسِ سَنَةً» (الحميري، ١٤١٣ق، ص

٣٧٤)، ويوم عاشوراء: «يَخْرُجُ الْقَائِمُ اللَّهِ يَوْمَ السَّبْتِ يَوْمَ عَاشُورَاءَ يَوْمَ الَّذِي قُتِلَ فِيهِ الْحُسَيْنُ» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ٢٥٤)، ويوم الجمعة: «ويَخْرُجُ قَائَمُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ يَوْمَ الجُمُّعَة» (الصدوق، ١٣٦٢ش، ج٢، ص ٣٩٤)، وذلك بجوار بيت الله الحرام: «إِنَّ جُبَّةَ اللهِ قَدْ ظَهَرَ عِنْدَ بَيْتِ اللّهِ فَاتَبْعُوهُ ؛ هُوَ واللّهِ الْمُضْطَرُ إِذَا صَلّى فِي الْمَقَامِ رَكْعَتَيْنِ» (القمي، ١٤٠٤ق، ج٢، ص ١٢٩). كما تشير إحدى الروايات إلى أنَّ جبريل سيكون أوّل من يبايع الإمام: «فَيكُونُ أوَّلُ مَنْ يَبايِعُهُ جَبْرَئِيلَ» (القمي، ١٤٠٤ق، ج٢، ص ١٢٩). كما تشير إحدى الروايات إلى أنَّ جبريل سيكون أوّل من يبايع الإمام: «فَيكُونُ أوَّلُ مَنْ يَبايِعُهُ جَبْرَئِيلَ» (القمي، ١٤٠٤ق، ج٢، ص ١٤٠٤)، وأنَّ مسجد الكوفة سيكون مكان صلاة الإمام: «ولا تَذْهَبُ الْأَيْالُمُ واللّيَالِي حَتَّى يُنْصَبَ الْحَبُرُ الْأَسُودُ فِيهِ ولَيَأْتِيَنَّ عَلَيْهِ زَمَانُ يَكُونُ مُصَلّى الْمَهْرِي مِنْ وُلْدِي ومُصَلّى كُلِّ مُؤْمِن» (الصدوق، ١٤١٣ق، ج١، ص ٢٣٢).

على الرغم من مرور سنوات طويلة على ولادته، سيظهر الإمام المهدي البيئة شاب في الأربعين من عمره، ولن يكون صاحب هذا الأمر من تجاوز الأربعين عامًا: «وليّس صَاحِبُ هَذَا الْأَمْرِ مَنْ جَازَ أَرْبَعِينَ» (الحميري، ١٤١٥ق، ص ٤٤). وتفيد بعض الروايات أن الإمام سيعلم بموعد ظهوره عن طريق الوحي والإلهام: «أَرَادَ اللّهُ عَنَّ ذِكْرُهُ إِظْهَارَ أَمْرِهِ نَكَتَ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةً فَظَهَرَ فَقَامَ بِأَمْرِ اللّهِ تَبَارَكُ وتَعَالَى» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج١، ص ٣٤٣). من النقاط الجديرة بالملاحظة، أنه على الرغم من الظروف الصعبة وكثرة الشبهات المنتشرة، إلّا أنّ أمر أهل البيت في معرفة وقت ظهور الإمام واضح وجليّ، لا لبس فيه، كما ورد في الرواية: «واللّهِ لَأَمْرُنَا أَبْيَنُ مِنْ هَذِهِ الشّمسِ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج١، ص ٣٣٣).

من التعاليم البارزة في مدرسة قم الحديثية هو أنّ الإمام المهدي الله سيحمل معه إرث أهل البيت الله: «كَانَ عَصَى مُوسَى ...أُعِدَّتْ لِقَائَمِنَا لِيَصْنَعَ كَا كَانَ مُوسَى يَصْنَعُ بِهَا» (الصفّار، ١٤٠٤ق، ج١، ص ١٨٤). فقد أشارت روايات هذه المدرسة إلى جملةٍ من الميراث المقدّس؛ منها: حجر موسى بن عمران: «إِذَا قَامَ

الْقَائِمُ بَمَكَّةَ وأَرَادَ أَنْ يَتُوجَّهَ إِلَى الْكُوفَةِ نَادَى مُنَادِيهِ أَلَا لَا يَحْمُلُ أَحَدُ مِنْكُمْ طَعَاماً وَلَا شَرَاباً ويَجْمِلُ حَجَرَ مُوسَى بْنِ عِمْرَانَ وهُوَ وِقْرُ بَعِيرِ...» (الصفّار، ١٤٠٤ق، ج١، ص ١٨٨)، وخاتم سليمان: «يَكُونُ مَعَهُ عَصَا مُوسَى وخَاتَمُ سُلَيْمَانَ» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ٣٧٦)، وقميص يوسف: ﴿ لَمَّا أَخْرَجَهُ يُوسُفُ بِمِصْرَ مِنَ التَّمِيمَةِ وَجَدَ يَعْقُوبُ لِلَّهِ رِيحَهُ وهُوَ قَوْلُهُ تَعَالَى حِكَايَةً عَنْهُ إِنِّي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوْ لا أَنْ تُفَيِّدُونِ فَهُوَ ذَلِكَ الْقَمِيصُ الَّذِي أُنْزِلَ مِنَ الْجِنَّةِ قُلْتُ جُعِلْتُ فِدَاكَ فَإِلَى مَنْ صَارَ هَذَا الْقَمِيصُ قَالَ إِلَى أَهْلِهِ وهُوَ مَعَ قَائِمِنَا إِذَا خَرَجَ ثُمُّ قَالَ كُلُّ نَهِيّ وَرِثَ عِلْمًا أَوْ غَيْرُهُ فَقَدِ انْتَهَى إِلَى مُحَمَّدٍ» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ٦٧٤)، ودرع رسول الله ﷺ: «ولَقَدْ لَبِسَ أَبِي دِرْعَ رَسُولِ اللَّهِ فَخَطَّتْ عَلَى الْأَرْضِ خَطِيطاً ولَبِسْتُهَا أَنَا فَكَانَتْ وَقَائِمُنَا مِمَّنْ إِذَا لَبِسَهَا مَلاَّهَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ» (الصفار، ١٤٠٤ق، ج١، ص ١٧٥)، وسیفه ودرعه، وعمامته، وبرده، وقضیبه، ورایته، ولامته، وسرجه: «وخَرَجَ صَاحِبُ هَذَا الْأَمْرِ مِنَ الْمَدِينَةِ إِلَى مَكَّةَ بِتُرَاثِ رَسُولِ اللَّهِ ص فَقُلْتُ مَا تُرَاثُ رَسُولِ اللَّهِ ص قَالَ سَيْفُ رَسُولِ اللَّهِ ودِرْعُهُ وعِمَامَتُهُ وبُرْدُهُ وقَضِيبُهُ ورَايُّتُهُ وَلَامَتُهُ وَسَرْجُهُ حَتَّى يَنْزِلَ مَكَّةَ فَيُخْرِجَ السَّيْفَ مِنْ غِمْدِهِ ويَلْبَسَ الدِّرْعَ ويَنْشُرَ الرَّايَةَ والْبُرْدَةَ والْعَمَامَةَ ويَتَنَاوَلَ الْقَضيبَ بِيَدِهِ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٨، ص ٢٢٤)، وكذلك لباس أمير المؤمنين الله: «قَالَ إِنَّ عَلِيّاً اللهِ كَانَ عِنْدَكُمْ فَأَتَى بَنَى دِيوَان واشْتَرَى ثَلَاثَةَ أَثْوَابِ بِدِينَارِ الْقَمِيصَ إِلَى فَوْقِ الْكَعْبِ والْإِزَارَ إِلَى نِصْفِ السَّاقِ والرِّدَاءَ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ إِلَى تُدْيَيْهِ ومِنْ خَلْفِهِ إِلَى أَلْيَتَيْهِ....إِذَا قَامَ قَائِمُنَا كَانَ هَذَا اللَّبَاسَ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٦، ص ٤٥٦)، ومصحف الإمام على اللَّهَ: «أُخْرَجُ الْمُصْحَفَ الَّذِي كُتَبَهُ عَلِيَّ» (الصفّار، ١٤٠٤ق، ج١، ص ١٩٣)، وصحفة السيدة الزهراء الشَّخْفَةُ عِنْدَنَا يَخْرُجُ بِهَا قَائِمُنَا اللَّهِ فِي زَمَانِهِ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج١، ص ٤٦٠)٠

تجدر الإشارة هنا إلى أنّ بعض الروايات الواردة عن مدرسة قم تتحدّث عن موت الإمام ثمّ عودته إلى الحياة: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ هَلْ فِي كَابِ اللَّهِ مَثَلُ لَوْقَائِم عَلَيْ فَقَالَ نَعَمْ آيَةُ صَاحِبِ الْجَارِ فَأَماتَهُ اللَّهُ [مِائَةَ عام] ثُمَّ بَعَثُه» (الطوسي، الثقائِم على فَقَالَ نَعَمْ آيَةُ صَاحِبِ الْجَارِ فَأَماتَهُ اللَّهُ [مِائَةَ عام] ثُمَّ بَعَثُه» (الطوسي، ١٤١١ق، ص ٤٢٤). وفي تفسير هذه الروايات، يعتبرها البعض من أخبار الآحاد، ويفسرون كلمة «الموت» في هذه الأخبار على أنّها فناء ذكره ونسيان أمره وانقطاع الحديث عنه بين الناس (الطوسي، ١٤١١ق، ص ٤٢٣).

## ٣. أنصار الإمام المهدي في عصر الظهور

إنّ حركة الإمام المهدي العالمية تحتاج إلى أنصار، وقد أشارت روايات مدرسة قم الحديثية إلى أن أنصار الإمام ينقسمون إلى فئتين: بشرية وغير بشرية

### ٣-١. الفئة البشرية

### ٣-١-١. نزول النبي عيسى المثللا

يُعتبر النبي عيسى الله أحد الأنبياء الإلهيين الذين يمكن اعتبارهم من الأنصار المتميزين للإمام المهدي الله وقد أشار علي بن إبراهيم القمي في تفسيره إلى هذا الموضوع: «إِنَّ عِيسَى يَنْزِلُ قَبْلَ يَوْمِ الْقيَامَة إِلَى الدُّنيَا- فَلَا يَبْقَى أَهْلُ مِلَّة يَهُودِيِ الموضوع: «إِنَّ عِيسَى يَنْزِلُ قَبْلَ مَوْتِهِ ويُصلِي خَلْفَ الْمَهْدِيِ» (القمي، ١٤٠٤ق، ج١، ولا نصراني إلا آمن به قَبْلَ مَوْتِهِ ويُصلِي خَلْفَ الْمَهْدِيِ (القمي، ١٤٠٤ق، ج١، من حلال عدة روايات ذات سند منتسب إلى مدرسة قم الحديثية، تؤكّد هذا المعنى، ومنها ما رواه عن الإمام الصادق الله ومن ذُرِّيتِيَ الْمَهْدِيُ إِذَا خَرَجَ نَزَلَ عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ لِنُصْرَتِه فَقَدَّمَهُ وصَلَّى خَلْفَهُ (الصدوق، ١٤١٧ق، ص ٢١٨)، وتؤكّد جميع هذه الروايات على حقيقة نزول النبي عيسى إلى واقتدائه بالإمام في الصلاة: «وآخِرُ رَجُلٍ مِنْهُمْ يُصَلِّى خَلْفَهُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَمَّلُ الْأَرْضَ» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج١، ص ٢٥٠).

المؤمنون هم أولئك الصفوة الأخيار، الذين طهرهم الله من كل رجس، وجعلهم من أنصار الإمام المهدي الله في عصر الظهور. وقد ورد في روايات مدرسة قم أنّ عددهم يبلغ ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً. فقد ورد عن الإمام السجّاد الله في وصفهم: «الْمُفْقُودُونَ عَنْ فُرُشِهِمْ ثَلَاثُمَائةً وثلاثةً عَشَر رَجُلاً عِدّةُ السجّاد الله في وصفهم: «الْمُفْقُودُونَ عَنْ فُرُشِهِمْ ثَلَاثُمَائةً وثلاثةً عَشَر رَجُلاً عِدّةُ السّامِ أَهْلِ بَدْرٍ فَيُصْبِحُونَ بِمَكّةً وهُو قَوْلُ اللّهِ عَنَّ وجَلَ: ٥٠٠أَيْنَ ما تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللّهُ جَمِيعاً.٠٠ (البقرة، ١٤٨) وهُمْ أَصْحَابُ الْقَائِمِ ع» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ١٥٤).

أما كيفية إعلام هؤلاء الأنصار بظهور الإمام، فقد ورد في الروايات أنَّهم يستيقظون صباحًا ويجدون تحت رؤوسهم صحيفة مكتوبٌ عليها: «طاعَةٌ مَعْرُوفَةٌ،

وهي دعوة إلهية للالتحاق بالإمام: يُصْبِحُ أَحَدُكُمْ وتَحْتَ رَأْسِهِ صَحِيفَةً عَلَيْهَا مَكْتُوبٌ طاعَةً مَعْرُوفَةً» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ٢٥٤).

وقد أشارت روايات مدرسة قم الحديثية إلى أجور الشهداء الذين يُقتلون في سبيل الإمام، فتراوحت بين أجر شهيدين: «رَحِمَ اللَّهُ عَبْداً حَبَسَ نَفْسَهُ عَلَيْنَا رَحِمَ اللَّهُ عَبْداً أَحْيَا أَمْرَنَا قَالَ فَقُلْتُ فَإِنْ مِتُ قَبْلَ أَنْ أُدْرِكَ الْقَائِمُ فَقَالَ الْقَائِلُ مِنْ اللَّهُ عَبْداً أَدْرِكَ الْقَائِمُ مَنْ اللَّهُ عَبْداً أَمْرَنَا قَالَ فَقُلْتُ فَإِنْ مِتُ قَبْلَ أَنْ أُدْرِكَ الْقَائِمُ مَنْ اللَّهُ عَمَّد نَصَرْتُهُ كَالْمُقَارِعِ مَعَهُ بِسَيْفِهِ والشَّهِيدُ مَعَهُ لَهُ مَنْكُمْ إِنْ أَدْرَكْتُ الْقَائِمِ مَنْ اللَّهُ عَمَّد نَصَرْتُهُ كَالْمُقَارِعِ مَعَهُ بِسَيْفِهِ والشَّهِيدُ مَعَهُ لَهُ مَنْكُمْ إِنْ أَدْرَكْتُ الْقَائِمِ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالشَّهِيدُ مَعَهُ لَهُ مَنْكُمْ واللَّهُ مِنْ اللَّهُ واللَّهُ مِنْ اللَّهُ واللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ واللَّهُ مِنْكُمْ واللَّهُ واللَّهُ مِنْ قُتِلَ مَعْ قَائِمَنَا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسَةً وعشرينَ شَهِيدًا؛ وَعُشْرِينَ شَهِيدًا؛ ومَنْ قَتَلَ بَيْنَ يَدَيْهِ عَدُواً لَنَا كَانَ لَهُ أَجْرُ مَنْهُ أَجْرُ وَمَنْ قَتَلَ بَيْنَ يَدَيْهِ عَدُواً لَنَا كَانَ لَهُ أَجْرُ مَنْهُ وَلَا بَيْنَ يَدَيْهِ عَدُواً لَنَا كَانَ لَهُ أَجْرُ مَنْهُ وَلَا بَيْنَ يَدَيْهِ عَدُواً لَنَا كَانَ لَهُ أَجْرُ عَشْرِينَ شَهِيدًا» (الطوسي، ١٤١٥ ق، ص ٢٣٢).

غير أنّ ثمة رواية تكشف عن ابتلاء هؤلاء الأنصار وامتحان إخلاصهم، فقد روى الصدوق عن الإمام الصادق الله أنّ «...الْقَائِم الله عَلَى مِنْبُرِ الْكُوفَةِ وَحُولُهُ أَصْحَابُهُ ثَلَاثُمُ الله وَثَلَاثَةَ وَثَلَاثَةَ عَشَرَ رَجُلًا عِدَّة أَهْلِ بَدْرٍ وهُمْ أَصْحَابُ الْأَلْوِيَةِ وهُمْ حُكَّامُ اللّهِ فِي أَرْضِهِ عَلَى خَلْقِهِ حَتَّى يَسْتَخْرِجَ مِنْ قَبَائِهِ كَتَابًا غَنْتُوماً بِخَاتُم مِنْ ذَهَبٍ عَهْدً اللّهِ فِي أَرْضِهِ عَلَى خَلْقِهِ حَتَّى يَسْتَخْرِجَ مِنْ قَبَائِهِ كَتَابًا غَنْتُوماً بِخَاتُم مِنْ ذَهَبٍ عَهْدً مَعْهُودٌ مِنْ رَسُولِ اللّهِ ص فَيُجْفِلُونَ عَنْهُ إِجْفَالَ الْغَنَمِ الْبُكُمْ فَلَا يَبْقَى مِنْهُمْ إِلّا الْوَزِيرُ وأَحَدَ عَشَرَ نَقِيبًا كَمَا بَقُواْ مَعَ مُوسَى بْنِ عَمْرَانَ الله فَيَجُولُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يَجُدُونَ عَنْهُ مَذْهَبًا فَيَرْجِعُونَ إِلَيْهِ واللّهِ إِنِي لَأَعْرِفُ الْكَلامَ الْذَي يَقُولُهُ كُمُ الْوَزِيرُ وَأَحَدُ عَشَرَ نَقِيبًا كَمَا بَقُواْ مَعَ مُوسَى بْنِ عَمْرَانَ اللهِ فَيَجُولُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يَجِدُونَ عَنْهُ مَذْهَبًا فَيَرْجِعُونَ إِلَيْهِ واللّهِ إِنِي لَأَعْرِفُ الْكَلامَ الْكَلامَ النّذِي يَقُولُهُ كُمُ اللهِ فَيْرُونَ بِه» (الصدوق، ١٣٩٥ ق، ٢٠، ص ٢٧٤).

٣-٢. الفئة غير البشرية

تذكر بعض الروايات أن الإمام المهدي الله سيحظى بأنصار من غير البشر.

روى الصدوق، بعد أن نقل قصة ولادة الإمام من لسان الإمام العسكري اللهاء قوله: «لَمَّا وُلِدَ السَّيدُ اللهِ رَأَتْ لَمَا نُوراً سَاطِعاً قَدْ ظَهَرَ مِنْهُ وبَلَغَ أُفْقَ السَّماءِ ورَأَتْ طُيوراً بَيْضَاءَ تَهْبِطُ مِنَ السَّماءِ وتَمْسَحُ أَجْنِحَتَهَا عَلَى رَأْسِهِ ووَجْهِهِ وسَائِرِ جَسَدهِ ثُمُّ تَطِيرُ فَأَخْبَرْنَا أَبَا مُحَدَّ السَّماءِ وتَمْسَحُ أَجْنِحَتَهَا عَلَى رَأْسِهِ ووَجْهِهِ وسَائِر جَسَدهِ ثُمُّ تَطِيرُ فَأَخْبَرْنَا أَبًا مُحَدَّ السَّماءِ وتَمْسَحُ الْجَنَحَةَ عَلَى رَأْسِهِ ووَجْهِهِ وسَائِر السَّدَوةِ مِهْ اللَّهُ الْمُولُودِ وهِي أَنْصَارُهُ إِذَا خَرَجَ» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ٤٣١). وفي رواية أخرى، ينقلها الصدوق عن الإمام الصادق اللهِ يشير فيها إلى عدد من الملائكة الذين يحيطون بالقائم الله عند ظهوره، فيقول: «كَأَتِي أَنْظُرُ إِلَى الْقَائِم اللهِ عند طَهوره، فيقول: «كَأَتِي أَنْظُرُ إِلَى الْقَائِم اللهِ عَدْ رَكِبَ فَرَسًا أَدْهَمَ أَبْكَ بَيْنَ عَيْدُهِ النَّجَفِ رَكِبَ فَرَسًا أَدْهَمَ أَبْكَ بَيْنَ عَيْدُهِ اللهَ عَدْ اللهِ عَدْ رَكِبَ فَرَسًا أَدْهُمَ أَبْكَ مَنْ مَعْهُمْ فِي السَّفِينَةِ وهُمُ اللَّذِينَ كَانُوا مَعَ نُوحٍ اللهِ فِي السَّفِينَةِ» عَشَرَ مَلَكًا كُلُّهُمْ يَنْتَظِرُ الْقَائِم اللهِ وهُمُ الَّذِينَ كَانُوا مَعَ نُوحٍ اللهِ فِي السَّفِينَةِ» السَّفِينَة وهُمُ الَّذِينَ كَانُوا مَعَ نُوحٍ اللهِ فِي السَّفِينَةِ» (الصدوق، ١٣٥٥ق، ج٢، ص ١٣٧١).

بالإضافة إلى الأحاديث المذكورة، تشير بعض الروايات إلى أدوات غيبية يُسخّرها الله لنصرة الإمام، فقد روى الصفّار في كتاب «بصائر الدرجات» عن الإمام الصادق الله: «إِنَّ اللهَ خَيَّرَ ذَا الْقَرْنَيْنِ السَّحَابَيْنِ الذَّلُولَ والصَّعْبَ فَاخْتَارَ اللهَ وَهُو مَا لَيْسَ فِيهِ بَرْقُ وَلَا رَعْدُ وَلَوِ اخْتَارَ الصَّعْبَ لَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ لِأَنَّ اللهَ اذخره [ادَّخَرهُ] لِلْقَائِمِ» (الصفار، ١٤٠٤ق، ج١، ص ٤٠٩).

### ٤. عصر حكومة الإمام المهدي

تتنوع الموضوعات التي ترتكز عليها حكومة الإمام المهدي، الله ومن أبرزها:

### ٤-١. أهداف الحكومة المهدوية

يمكن تقسيم أهداف حكومة الإمام المهدي إلى أهداف وسيرة. من أهمّ

http://jpnq.isca.ac.ir

الأهداف الأساسية للحكومة المهدوية هو بسط سلطان دين الله في جميع أنحاء العالم، والقضاء على مظاهر الشرك فقد روى الصفار عن الإمام الباقر الله أنّ الله تعالى قال: «وإنّ المَهْدِيَّ أَنْتَصِرُ بِهِ لِدِينِي وأُظْهِرُ بِهِ دَوْلَتِي وأَنْتَقِمُ (الصفّار، ١٤٠٤ق، عالى قال: «وإنّ المَهْدِيَّ أَنْتَصِرُ بِهِ لِدِينِي وأُظْهِرُ بِهِ دَوْلَتِي وأَنْتَقِمُ الصفّار، ١٤٠٤ق، عالى قال: «وهُو الْإِمَامُ الْقَائِمُ بِالْحَقِّ عَلَى الدِّينِ كُلّهِ ولُوْ كَرِهَ يُحْتِي اللّهُ بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها ويُظْهِرُ بِهِ دِيْنَ الْحَقِ عَلَى الدِّينِ كُلّهِ ولُوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج١، ص ١٣٧) أو في رواية أخرى عن الإمام الصادق الله جاء فيها: «فَإِذَا خَرَجَ الْقَائِمُ اللهِ لَمْ مُشْرِكُ فَي بَطْنِ صَغْرَةً لَقَالَتْ يَا الصادق اللهِ عَلْمَ وَلَا مُشْرِكُ فِي بَطْنِ صَغْرَةً لَقَالَتْ يَا مُؤْمِنُ فِي بَطْنِ صَغْرَةً لَقَالَتْ يَا وَاقْتُلْهُ (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ٢٧٠).

إلى جانب إظهار الدين، يتضح موضوع العدالة وإقامة القسط والعدل وهو من أكثر ما تكرر في روايات مدرسة قم الحديثية. فقد روى البرقي في «المحاسن» عن الإمام الحسين على أنّه قال: «إِذَا قَامَ قَائِمُ الْعَدْلِ وَسَّعَ عَدْلَهُ الْبَرَّ وَالْفَاجِرَ» (البرقي، ١٣٧١ش، ج١، ص ٢١). وفي روايات أخرى، تمّ التركيز على مسألة نشر العدل في عصر الظهور باستخدام تعابير مختلفة مثل «الْقَائِمَ بِالْقِسْطِ»و«يَمْلأُ وَضَ قَسْطاً وعَدْلًا» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج١، ص ٢٥٦).

#### ٤-٢. إنجازات عصر الظهور

لقد وردت في الروايات الشريفة إشارات متعددة إلى ما يتحقق في عصر الظهور المبارك من إنجازات باهرة وثمار عظيمة. ويُعد اتساع الحكومة المهدوية العالمية من أبرز هذه الإنجازات. فقد ورد في حديث عن رسول الله من أير على ما يدل على ذلك: «ويَبْلُغُ سُلْطَانُهُ الْمَشْرِقَ والْمَغْرِبَ» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج١، ص ٢٨٠). إلى جانب انتشار الحكم، فإن نمو العقلانية وازدهار الفهم لدى الناس يعد من أهم هذه المنجزات، فقد نقل الكليني عن الإمام الباقر الله على قام قائمُنا وَضَعَ الله هذه المنجزات، فقد نقل الكليني عن الإمام الباقر الله المنابق الله على الله المنابق المنابق الله المنابق ا

ومن الإنجازات الأخرى لعصر الظهور القوة البدنية التي سيتمتّع بها أنصار الإمام المهدي على: «فَإِذَا وَقَعَ أَمْرُنَا وَجَاءَ مَهْدِينَا كَانَ الرَّجُلُ مِنْ شِيعَتِنَا أَجْرَى مِنْ سِنَانِ يَطَأُ عَدُوّنَا بِرِجْلَيْهِ وَيَضْرِبُهُ بِكَفَّيْهِ وَذَلِكَ عِنْدَ نُزُولِ مِنْ لَيْتُ وَأَمْضَى مِنْ سِنَانِ يَطَأُ عَدُوّنَا بِرِجْلَيْهِ وَيَصْرِبُهُ بِكَفَّيْهِ وَذَلِكَ عِنْدَ نُزُولِ مِنْ لَيْتُ وَأَمْضَى مِنْ سِنَانِ يَطَأُ عَدُوّنَا بِرِجْلَيْهِ وَيَصْرِبُهُ بِكَفَّيْهِ وَذَلِكَ عِنْدَ نُزُولِ رَحْمَةَ اللّهِ وَفَرَجِهِ عَلَى الْعِبَادِ» (الصفّار، ١٤٠٤)، فقد جاء في رواية عن الإمام الباقر اللهِ أنه قال: «لَوْ قَدْ كَانَ ذَلِكَ أُعْطِي الرَّجُلُ مِنْكُمْ قُوّةً أَرْبَعِينَ رَجُلًا وَجُعلَتْ قُلُوبُكُمْ كُرُبَرِ الْحَدِيدِ لَوْ قُدُفَ بِهَا الْجِبَالَ لَقَلَعَتْهَا وَكُنْتُمْ قِوَامَ الْأَرْضِ وَجُعلَتْ قُلُوبُكُمْ (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٨، ص ٢٩٤).

هذه القوة البدنية الهائلة، بالإضافة إلى إيمان أصحاب الإمام، قد تكون نتاجاً لسياسات حكومة الإمام المهدي التي تسعى لتقوية أنصاره جسدياً وروحياً. وتما يؤكّد ذلك رواية عن الإمام الباقر على حيث قال: «كَأَنِي بِأَصْحَابِ الْقَائِم عَلَيْ وقَدْ أَحَاطُوا بِمَا بَيْنَ الْخَافِقَيْنِ فَلَيْسَ مِنْ شَيْءٍ إِلّا وهُوَ مُطيعً لَهُمْ حَتَّى سَبَاعً الْأَرْضِ وتَقُولُ وسِبَاعُ الطَّيْرِ يَطْلُبُ رِضَاهُمْ فِي كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَفْخَرُ الْأَرْضُ عَلَى الْأَرْضِ وتَقُولُ وسَبَاعُ الطَّيْرِ يَطْلُبُ رِضَاهُمْ فِي كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَفْخَرُ الْأَرْضُ عَلَى الْأَرْضِ وتَقُولُ

مَرَّ بِيَ الْيُوْمَ رَجُلُ مِنْ أَصْحَابِ الْقَائِمِ » (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ٦٧٣).

ومن النقاط التي تستحقّ الذكر أيضاً في هذا المقام، عودة بعض المؤمنين في زمن القائم، وهذه العودة تختلف عن مسألة الرجعة، فقد أشار الكليني في رواية فريدة وطويلة عن الإمام الصادق الله إلى أنّ هناك مؤمنين قد فارقوا الحياة، ولكنهم سيعودون عندما يقوم قائم آل البيت، فيبعثهم الله ويأتون إليه جماعات وهم يقولون: «لَبَيْك» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٣، ص ١٣١). يمكن اعتبار هذه المجموعة من الأفراد جزءاً من أنصار الإمام المهدي الله إذا كانوا قد عادوا لنصرته.

### ٤-٣. السيرة الحكومية للمهدي التِّلْا

إِنّ الروايات الواردة في شأن حكومة الإمام المهدي الله لا نتفق جميعها في التفاصيل، غير أنّ جوهرها العام يُجمع على أنّ نهج الإمام في الحكم يستند إلى التعاليم الإلهية ومبادئ القرآن الكريم، فقد ورد عن الإمام الباقر إله أنه قال: «وإنّ الدُّنيا لا تَذْهَبُ حَتَى يَبْعَثُ اللّهُ مِنّا- أَهْلَ الْبَيْتِ- رَجُلًا يَعْمَلُ بِكَابِ اللّهِ حَلّ وعَنّ لا يرَى مُنْكُراً» (الحميري، ١٤١٥ق، ص ٢٥١)، وفي بعض الروايات جلّ وعَنَّ لا يرَى مُنْكُراً» (الحميري، تا١٤ق، ص ٢٥١)، وفي بعض الروايات الأخرى، ذكر أنه سيعمل بكتب الإمام على الله وأراني أبو جَعْفَر الله بعْضَ كُتُبِ عَلِي أَمُّ قَالَ لِي لأَي شَيْءٍ كُتبَتْ هَذهِ الْكُتُبُ قُلْتُ مَا أَبْيَنَ الرَّأَي فيها قَالَ مَد في الله الله عَلَى الله والمن الراهيات إلى أنّ الله المؤلفة الله الم وتحت تصرفه، كما ورد في رواية يقول فيها: الأحكام الإلهية ستكون بيد الإمام وتحت تصرفه، كما ورد في رواية يقول فيها: الأحكام الإلهية ستكون بيد الإمام وتحت تصرفه، كما ورد في رواية يقول فيها: وفيانَّ ذَلِكَ لا يكُونُ حَتَى يُقُومَ قَائَمُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ اللهِ فيهُ ويكر من (الكليني، وفي الموارد عن الإمام وغية عن حدودها الإلهية المقدّسة، ولا يخرج عن حدودها الإلهية

وفي رواية أخرى مطوّلة نسبيًا عن الإمام الباقر الله في شرح الآية الكريمة:

«يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ» (الأعراف، ١٥٧)، قال: «المقصود به النبي عَلَيْ ووصيه والإمام القائم: والْقَائِمَ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ إِذَا قَامَ ويَنْهاهُمْ عَنِ الْمُنْكُرِ والْمُنْكُرُ مَنْ أَنْكُرَ فَضْلَ الْإِمَامِ وَجَحَدَهُ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ أَخْذَ الْعِلْمِ مِنْ أَهْلِهِ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج١، ص ٤٢٩).

وإن أردنا الإشارة إلى أهم الأبعاد الحكومية للإمام الله فيمكن تلخيصها في عدّة أبعاد أساسية، وهي: المجال الذاتي، والفقهي، والسياسي، والاجتماعي، والقضائي

#### ٤-٣-١. السيرة الذاتية

#### ٤-٣-٢. السيرة الفقهية

بعض الأحكام التي تحمل طابعاً فقهياً وقانونياً ستُقام في زمن الظهور، وإلى جانبها، سيتم إعادة البدع التي ظهرت على مر الزمن إلى أصولها ومبادئها الإسلامية الصحيحة. ومن الأمثلة على الفئة الأولى، ما رواه البرقي في كتاب «المحاسن»: «دَمَانِ فِي الْإِسْلامِ حَلَالٌ لَا يَقْضِي فيهما أَحَدُّ بِحُكْم اللهِ حَتَى يَقُومَ قَائِمنًا الرَّانِي الْمُحْصَنُ يَرْجُمهُ ومَانِعُ الزَّكَاةِ يَضْرِبُ عُنُقَهُ» (البرقي، ١٣٧١ش، ج١، ص ٨٧). يبدو من ظاهر الرواية أنّ حكم هذين الذنبين قد شُرَّع بالفعل، غير أنّ تنفيذَه مؤجّل إلى زمن ظهور الإمام القائم الله. وفي هذا الصدد، وردت رواية

أُخرى بنفس المعنى: إِذَا قَامَ الْقَائِمُ أَخَذَ مَانِعَ الزَّكَاةِ فَضَرَبَ عُنُقَهُ (البرقي، ١٣٧١ ش، ج١، ص ٨٨).

وفيما يتعلق بالبدع، روى الكليني عن الإمام الصادق ﴿ فِي إحدى الروايات: ﴿ إِنَّ الْقَائِمُ ﴾ إِذَا قَامَ، رَدَّ الْبَيْتَ الْحَرَامَ إِلَى أَسَاسِه، ومَسْجِدَ الرَّسُولِ إِلَى أَسَاسِه» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج ٤، ص ٥٤٣ المفيد، ١٤١٣ق، ج٢، ص ٣٨٣). وبعض الروايات يامر القائم بهدم المنار والمقاصير التي في المسجد: ﴿ فَقَالَ إِذَا قَامَ الْقَائِمُ وَرِد فِي يَهْدِمُ الْمَنَارَ والْمَقَاصِيرَ الَّتِي فِي الْمُسَاجِد» (الطوسي، ١٤١١ق، ص ٢٠٦). أو كما ورد في رواية جديرة بالتأمّل عن الإمام الصادق ﴿ : ﴿ يَقُومَ الْقَائِمُ فَإِذَا قَامَ فَقَرأً كَتَابَ اللّهِ عَلَى حَدِّهِ وأَخْرَجَ المُصْحَفَ الَّذِي كَتَبَهُ عَلِيًّ » (الصفّار، ١٤٠٤ق، ج١، ص ١٩٣).

#### ٤-٣-٣. السيرة الاقتصادية

من أهم القضايا التي تبرز في عصر ظهور الإمام المهدي هي قضية النشاط الاقتصادي. وقد انعكست هذه السيرة في روايات هذه المدرسة، وإن لم يكن ذلك على نحو واسع، إلّا أنّه بلغ حدًّا مقبولًا من التناول والاهتمام. ومن أبرز مظاهر هذه السيرة، استرداد الأموال العامة والثروات غير المشروعة إلى أصحابها. فقد روى الجميري في «قرب الإسناد» رواية تنتهي إلى النبي الأكرم على جاء فيها: «إذا قام قَائِمُنا اضْمَحَلَّتِ الْقَطَائِعُ فَلَا قَطَائِع» (الحميري، ١٤١٣ق، ص مم). الاقطاع هو مصطلح يُستخدم في شؤون الأراضي الضريبية والديوانية في نطاق الأراضي الإسلامية، ويشير إلى منح الأرض أو الماء أو المعادن أو المنافع المتأتية منها، أو تفويض حق جمع الحراج والضرائب، أو تخصيص مكان للتجارة لشخص ما، سواءً لفترة محددة أو غير محددة. وقد تطوّر هذا المفهوم عبر القرون، واتخذ أشكالًا وأنواعًا مختلفة، وأصبح محل نقاش بين الفقهاء والمنظّرين حول مدلوله ومفهومه. وتذكر بعض الروايات الأخرى أن القطائع ستبقى في

أَيدي الشيعة: «مَا كَانَ فِي أَيْدِي شِيعَتِنَا فَإِنَّهُ يُقَاطِعُهُمْ عَلَى مَا فِي أَيْدِيهِمْ ويَتْرُكُ الْأَرْضَ فِي أَيْدِيهِمْ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج١، ص ٤٠٧).

وفقًا لبعض الروايات الأخرى، فإنّ الإمام سيتخذ إجراءاته فيما يتعلّق بتقديم التسهيلات الاقتصادية بناءً على معايير خاصة به. وفي هذا الصدد، روى الكليني عن الإمام الصادق الله ما يلي: يَقُومَ قَائَمُنَا فَيَجْبِيَهُمْ طَسْقَ مَا كَانَ فِي أَيْدِيهِمْ وَيَثُرُكَ الْأَرْضَ فِي أَيْدِيهِمْ وَأَمَّا مَا كَانَ فِي أَيْدِي غَيْرِهِمْ فَإِنَّ كَسْبَهُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَيَتُرُكَ الْأَرْضَ مِنَ الْدِيهِمْ وَيُخْرِجَهُمْ صَغَرَةً» حَلَّمُ عَلَيْهِمْ حَتَّى يَقُومَ قَائِمُنَا فَيَأْخُذَ الْأَرْضَ مِنْ أَيْدِيهِمْ ويُخْرِجَهُمْ صَغَرَةً» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج١، ص ٤٠٨).

وفي روايات أخرى، وردت إشارة إلى الازدهار الاقتصادي الذي سيتحقق في زمنه: «إِنَّ قَائَمُنَا لَوْ قَدْ قَامَ كَانَ نَصِيبُكَ فِي الْأَرْضِ أَكْثَرَ مِنْهَا ولَوْ قَدْ قَامَ قَائَمُنَا لِلْ قَدْ قَامَ كَانَ نَصِيبُكَ فِي الْأَرْضِ أَكْثَرَ مِنْهَا ولَوْ قَدْ قَامَ قَائَمُنَا اللهِ كَانَ الْأُسْتَانُ أَمْثُلَ مِنْ قَطَائِعِهِمْ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٥، ص ٢٨٣). وفي رواية أخرى: «فَإِذَا قَامَ قَائِمُنَا حَرَّمَ عَلَى كُلِّ ذِي كَنْزٍ كَنْزَهُ حَتَّى يَأْتِيهُ بِهِ فَيَسْتَعِينَ بِهِ عَلَى عَدُوهِ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٤، ص ١٤١).

#### ٤-٣-٤. السيرة القضائية

تُشبِّه بعضُ الرواياتِ نوعَ قضاءِ الإمام المهدي اللهِ بقضاءِ النبيّ داود اللهِ. وقد أشارَ الصفارُ إلى هذه المسألة في «بصائر الدرجات» في عدّة روايات، نقل الصفّار عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «إِذَا قَامَ قَائِم آلِ مُحَدَّدٍ ص حَكَمَ بِحُمْمِ الصفّار، ٤٠٤ق، ج١، ص ٢٥٩).

تتحدث بعض الرواياتِ عن انتقام الإمام من أعداءِ أهلِ البيت اللهِ، وخصوصًا المطالبة بدم الإمام الحسين اللهِ. وقد أشارَت رواياتُ أخرى إلى

١. الجباية أخذ الخراج والطسق الوظيفة من الخراج.

موضوع الثأرِ لدم الإمام الحسين الله في سياق الدعاء وغيره: «وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لَوَلِيَّهِ سُلْطَانًا فَلَا يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا» قال: «ذلك قائمُ الله عُمَّد يَخْرُجُ فَيَقْتُلُ بِدَمِ الْحُسَيْنِ» (القمي، ١٤٠٤ق، ج٢، ص ٨٥)، وفي رواية فريدة، ورد خَبرُ قطع أيدي قبيلة بني شيبة في فترة الظهور: «إِنَّ قَائِمَنَا لَوْ قَدْ قَامَ لَقَدْ أَخَذَهُمْ وَقَطَع أَيْدِيَهُمْ وَطَافَ بِهِمْ وَقَالَ هَوُلَاءِ سُرَّاقُ اللهِ» (الصدوق، ١٣٨٥ق، ج٢، ص ٢٥).

#### ٤-٣-٥. السيرة الجهادية

بناءً على بعض الروايات الواردة في مدرسة قم الحديثية، فإنّ سيرة الإمام في مواجهة المعاندين ستتجلّى في استعمال القوّة القهرية. ويمكن تصنيف هذه الروايات على قسمين: القسم الأوّل: الروايات التي تتحدّث عن الحرب والقتل بصورة مطلقة، والقسم الثاني هي التي تقيد القتال بالأعداء فقط، فقد نقل الصفّار في رواية له ما يشير إلى ذلك: «وإنّ القّائم يَسيرُ في الْعَرَبِ بِمَا في الْهِقْ الْمُحْرَ قَالَ فَأَمَّ إِصْبَعَهُ إِلَى حَلْقِهُ الْأَحْرَ قَالَ فَأَمَّ إِصْبَعَهُ إِلَى حَلْقِهُ الْأَحْرَ قَالَ فَقَلْتُ لَهُ جُعِلْتُ فَدَاكَ ومَا الْجَفْرُ الْأَحْرُ قَالَ فَأَمَّ إِصْبَعَهُ إِلَى حَلْقِهِ الْأَحْرَ وَقَالَ هَكَذَا يَعْنِي الذَّيْحَ» (الصفّار، ١٠٤٤ق، ج١، ص ١٥٣). كما ورد في كامل الزيارات عن الإمام الصادق اللهِ: «يَمْلأُ الأرْضَ بِالْعَدْلِ ويُطْبِقُهَا بِالْقِسْطِ يَسِيرُ مَعَهُ الرُّعْبُ يَقْتُلُ حَتَى يُشَكَّ فِيهِ (هل هو حجة الله أم لا؟)» (ابن قولويه، ١٣٥٦ش، مَعهُ الرَّعْبُ يقْتُلُ حَتَى يُشَكَّ فِيهِ (هل هو حجة الله أم لا؟)» (ابن قولويه، ١٣٥٦ش، أساس الحرب والقتال: «فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْقَائِمُ أَ يَسِيرُ بِسِيرَتِهِ قَالَ لَا لأَنَّ عَلِياً اللهِ السَّرة المهدوية ستكون على سَارَ فِيهِمْ بِالْمَنِ لَمْ البَعْمَ وَأَن الْقَائِمُ الْ يَسِيرُ بِسِيرَتِهِ قَالَ لَا لأَنَّ عَلِياً اللهِ السَرة فَيْمَ مُؤْلُ الْرَقِيمُ وَلَى الْقَائِمُ الْعَلَمُ البَصرة المُولِقَ الْمَر بأهل البصرة ولا يُختص الأَم بأهل البصرة فهم مجرد مثال من بين أمثلة أخرى.

وفي القسم الثاني كما أشير سابقا تقيّد الحرب والقتل بغير المسلمين فقد ورد في

رواية تفسيرية: «لَوْ قَدْ قَامَ قَائَمُنَا أَعْطَاهُ اللّهُ السِّيمَاءَ فَيَأْمُرُ بِالْكَافِرِ فَيُوخَذُ بِنَوَاصِيهِمْ وَأَقْدَامِهِمْ ثُمَ يَخْبِطُ بِالسَّيْفِ خَبْطاً» كما ورد في رواية أخرى أنّه بعد خروج المؤمنين من أصلاب المشركين يُباح قتلُ المشركين: «...وَدَائِعُ مُؤْمِنُونَ فِي أَصْلَابِ قَوْمٍ كَافِرِينَ وكَذَلِكَ الْقَائِمُ اللّهِ لَمْ يَظْهَرْ أَبَداً حَتَّى تَخْرُجَ وَدَائِعُ اللّهِ عَنَّ وَجَلّ فَقَتَلَهُمْ (الصدوق، وَجَلّ فَقَتَلَهُمْ (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ٢٤١)، وكذا في رواية تفسيرية أخرى، أُشير إلى مقاتلة المجرمين: «هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْعَاشِيَةِ قَالَ يَغْشَاهُمُ الْقَائِمُ اللّهِ بِالسَّيْفِ» (الصدوق، ١٤٠٦ق، ص ٢٠٩).

في بعض الروايات الأخرى، قُيِّدَ الحَكُمُ بالسيف بعدم قبول الإسلام. وقد ورد عن الإمام الباقر الله في إحدى الروايات قوله: ﴿إِذَا قَامَ الْقَائِمُ عَرَضَ الْإِيمَانَ عَلَى كُلِّ نَاصِبٍ فَإِنْ دَخَلَ فِيهِ بِحَقِيقَةٍ وإِلَّا ضَرَبَ عُنْقَهُ أَوْ يُؤَدِّيَ الْجِزْيَةَ» (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٨، ص ٢٢٧).

### ٤-٣-٦. السيرة الإدارية

يُعد الإشرافُ والرقابةُ على سلوك العُمّال والمديرين من الأركانِ الجوهرية في الإدارة، وذلك لئلّا يتجاوزوا حدود الله وحقوق العباد، وليقوموا بتدبير شؤون الناس على أكل وجه وأحسن نظام، وقد أشير إلى هذه الحقيقة في الدولة المهدوية من خلال رواية شريفة، حيث قال الإمام في هذا الشأن: إِذَا تَنَاهَتِ الْأُمُورُ إِلَى صَاحِبِ هَذَا اللهُ مَنْ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى كُلَّ مُنْخَفِضٍ مِنَ الْأَرْضِ وَخَفَّضَ لَهُ كُلَّ مُرْتَفِعٍ مِنْهَا حَتَى تَكُونَ الدُّنْيَا عِنْدَهُ بِمَنْزِلَةِ رَاحَتِهِ فَأَيْتُمُ لَوْ كَانَتْ فِي وَاحَته شَعْرَةً لَمْ يُبْصِرُها» (الصدوق، ١٣٩٥ق، ج٢، ص ١٧٤).

#### ٤-٤. ما بعد الإمام المهدي

فى الختام، تجدر الإشارة إلى أنّ بعض الروايات تستخدم مصطلحات مثل «القائم» وما شابهها دون أن تحمل في طياتها أى مضمون مهدوي محدّد، ويمكن القول إنها لا ترتبط بالمهدوية من حيث المضمون. على سبيل المثال، يُروى أنّ شخصاً سأل الإمام عن جواز نذر صيام حتى قيام القائم (الكليني، ١٤٠٧ق، ج٤، ص ١٤١٠). في هذه الرواية، يقتصر استخدام لفظ «القائم» على دلالته اللغوية دون أي ارتباط بالمعتقدات المهدوية (انظر: الكليني، ١٤٠٧ق، ج١، صص ٣٣٣، ٣٣٤، ٢٧٤؛

### النتيجة

لعبت مدرسة قم الحديثية بقم، بوصفها أحد أشهر المراكز العلمية التابعة للهذهب الإمامى، دوراً محورياً في جمع التراث الحديثي الشيعي، بدءاً من عصر حضور الأثمة حتى بداية الغيبة الكبرى، وقد أدّت جهود محدّثي هذه المدرسة، الذين ورثوا جزءاً كبيراً من تراث مدرسة الكوفة الآخذة في الأفول والتراجع في منتصف القرن الثالث الهجرى، إلى تدوين روايات أهل البيت على وجمعها بصورة منظمة. ومن بين هذا التراث النفيس، تم تسجيل الروايات المهدوية - إلى جانب سائر الأحاديث - على يد المحدثين القميين، وتحولت تدريجياً إلى خطاب مهم بينهم.

تنقسمُ الروايات المهدويّة في مدرسة قم الحديثيّة، إلى قسمين رئيسين: أ).

الروايات التي تشير إلى ما قبل ظهور الإمام المهدي الله بيا. والروايات التي نتناول فترة ما بعد ظهوره. نتسم الروايات المتعلقة بمرحلة ما بعد الظهور بالتأكيد على حتمية ظهور الموعود في الإسلام، مستخدمة مفردات مثل «المحتوم» وما شابه ذلك. غير أنّ هذه الحتميّة مشروطة بتحقق شروط معينة ومن أهمها وجود أنصار الإمام المهدي الله ووفقًا للروايات المنتسبة إلى مدرسة قم الحديثية، فإنّ أنصار الإمام لا يقتصرون على البشر فحسب، كالنبيّ عيسي الله والمؤمنين، بل يشملون أيضًا الكائنات غير البشرية كالملائكة.

إنّ ما يبرز في هذه المدرسة هو إنجازات عصر الظهور، التي تتجلى في السيرة الحُكومية والاقتصادية والقضائية والجهادية والإدارية للإمام المهدى النقاط الجديرة بالتأمّل، أيضاً هو قلة اهتمام مدرسة قم الحديثية بروايات ما بعد الإمام المهدى في مؤلفات هذه المدرسة، وهذا لايمام المهدى القميين ركّزوا بشكل جلّي في مؤلفات هذه المرتبطة بالظهور يدلّ على أنّ المحدثين القميين ركّزوا بشكل أكبر على المواضيع المرتبطة بالظهور وفترة حكومة الإمام المهدى اللهدى اللهدى الله اللهدى اللهدى اللهدى اللهدى اللهدى اللهدى اللهدى اللهدى اللهدي اللهدى ا

### فهرس المصادر

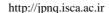
- ابن قولویه، جعفر بن محمد. (۱۳۵٦ش). كامل الزیارات (المحقق: عبد الحسین أمینی). النجف الأشرف: دار المرتضویة.
- البرقي، أحمد بن محمد بن خالد. (١٣٧١ش). المحاسن (المحقق: السيد جلال الدين الحسيني (المحدث)، ج١، الطبعة الثانية). قم: دار الكتب الإسلامية.
- ۳. جباری، محمدرضا. (۱۳۸٤ش). مکتب حدیثی قم: شناخت وتحلیل مکتب حدیثی قم از آغاز تا قرن پنجم هجری. قم: انتشارات زائر.
- ٤. الحميري، عبد الله بن جعفري. (١٤١٣ه). قرب الإسناد (المصحح: مؤسسة آل البيت الله ). قم: مؤسسة آل البيت الهيا.
- ه. سبحانی، محمدتقی؛ جمعی از نویسندگان. (۱۳۹۵ش). جستارهایی در مدرسه کلامی قم. قم: مؤسسه علمی فرهنگی دار الحدیث.
- ٦. الصدوق، محمد بن علي. (١٤١٧هـ). الأمالي. قم: مركز الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة.
- ٧. الصدوق، محمد بن علي. (١٣٦٢ش). الخصال (المحقق: علي أكبر الغفاري، ج٢).
  قم: دار النشر الإسلامية التابعة لجماعة المدرسين في الحوزه العلميه بقم المقدسه.
  - ٨. الصدوق، محمد بن علي. (١٣٨٥هـ). علل الشرائع. قم: كتاب فروشي داوري.
- ٩. الصدوق، محمد بن علي. (١٣٩٥هـ). كمال الدين و تمام النعمة (المحقق: علي أكبر الغفاري، ج١، ٢، الطبعة الثانية). طهران: منشورات إسلاميه.
- ١٠. الصدوق، محمد بن علي. (١٤٠٦هـ). ثواب الأعمال و عقاب الأعمال (الطبعة الثانية). قم: دار الشريف الرضي للنشر.

- 11. الصدوق، محمد بن علي. (١٤١٣هـ). من لا يحضره الفقيه (المحقق: علي أكبر الغفاري، ج١، الطبعة الثانيه). قم: دار النشر الإسلامية التابعة لجماعة المدرسين في الحوزه العلميه بقم المقدسه.
- 11. الصفار، محمد بن حسن. (١٤٠٤هـ). بصائر الدرجات (المحقق: محسن بن عباسعلي كوجه باغي، ج١، الطبعة الثانية). قم: مكتبة آية الله المرعشي.
- ۱۳. طباطبائی، محمدکاظم. (۱۳۸۹ش). تاریخ حدیث شیعه (چاپ دوم). تهران: سمت.
- ١٤. الطوسي، محمد بن الحسن. (١٤١١هـ). الغيبة (المحقق: عباد الله تهراني وعلي أحمد ناصح). قم: دار المعارف الإسلامية.
- ١٥. القمي، على بن إبراهيم. (١٤٠٤ه). تفسير القمي (المصحح: السيد طيب الموسوي الجزائري، ج٢). قم: دارالكتب.
- ۱۲. کامیاب، مسلم. (۱۶۰۰ش). رساله احادیث مهدوی مدرسه حدیثی قم قبل از روزگار صدوق (آموزه ، شاخصه ها، سبک و تحلیل محتوا). مرکز مدیریت حوزه علمیه قم.
- ۱۷. کامیاب، مسلم. (۱۰۱ش). بررسی و تحلیل رویکرد احمد بن محمد بن خالد برقی به روایات مهدوی با تاکید بر کتاب محاسن برقی. جامعه مهدوی، ۳(۲)، صص ۱۶۰-۱۲۱.
- ۱۸. کامیاب، مسلم. (۱٤۰۲ش). تحلیل شاخصه های مدرسه حدیثی قم در نقل روایات مهدوی. جامعه مهدوی، ٤(٨)، صص ۸۱-۱۰۹.
- ۱۹. کامیاب، مسلم. (۱۶۰۳ش). بررسی و تحلیل محتوایی روایات مهدوی قرب الإسناد للحمیری. انتظار موعود، شماره ۸۶، صص ۷۵-۱۰۰۰
- ٠٠. كامياب، مسلم. (١٤٤٥ه). دراسة منهج على بن إبراهيم القمى حول الروايات

- ۲۱. کامیاب، مسلم؛ طباطبائی، سیدمحمدکاظم. (۱۶۰۱ش). تحلیل محتوایی راویان روایات مدرسه حدیثی قم تا قبل از دوران صدوق، مشرق موعود، شماره ۲۳، صص ۵۹-۸۸.
- ۲۲. الكليني، محمد بن يعقوب. (۱٤۰۷هـ). الكافي (المصحح: علي أكبر الغفاري ومحمد آخوندي، ج۱، ۲، ۳، ٤، ٥، ۲، ۸). طهران: إسلاميه.
- ٣٣. المفيد، محمد بن محمد. (١٤١٣هـ). الأمالي (المحقق: حسين استاد ولي، علي أكبر الغفاري). قم: منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم المقدسة.
- ٢٤. المفيد، محمد بن محمد. (١٤١٣هـ). الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد (المحقق:
  مؤسسة آل البيت الحيالية ، (ج٢). بيروت: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع.

#### References

- 1. Al-Barqi, A. (1992). *Al-Mahasin* (S. J. al-Husayni [al-Muhaddith], Ed., Vol. 1, 2nd ed.). Qom: Dar al-Kutub al-Islamiyyah. [In Arabic]
- 2. Al-Himyari, A. b. J. (1992). *Qurb al-isnad* (Al al-Bayt Institute, Ed.). Qom: Al al-Bayt Institute. [In Arabic]
- 3. Al-Kulayni, M. b. Y. (1987). *Al-Kafi* (A. A. al-Ghaffari & M. Akhundi, Eds., Vols. 1–6, 8). Tehran: Islamiyyah. [In Arabic]
- Al-Mufid, M. b. M. (1992). *Al-Amali* (H. Ustad Wali & A. A. al-Ghaffari, Eds.). Qom: Publications of the Society of Seminary Teachers of Qom. [In Arabic]
- 5. Al-Mufid, M. b. M. (1992). *Al-Irshad fi ma rifat hujjaj Allah 'ala al-'ibad* (Al al-Bayt Institute, Ed., Vol. 2). Beirut: Dar al-Mufid. [In Arabic]
- 6. Al-Qummi, A. b. I. (1984). *Tafsir al-Qummi* (S. T. al-Musawi al-Jaza'iri, Ed., Vol. 2). Qom: Dar al-Kutub. [In Arabic]
- 7. Al-Saduq, M. b. A. (1965). 'Ilal al-shara'i'. Qom: Dawari Bookshop. [In Arabic]
- 8. Al-Saduq, M. b. A. (1975). *Kamal al-din wa tamam al-ni mah* (A. A. al-Ghaffari, Ed., Vols. 1–2, 2nd ed.). Tehran: Islamic Publications. [In Arabic]
- Al-Saduq, M. b. A. (1983). Al-Khisal (A. A. al-Ghaffari, Ed., Vol. 2).
  Qom: Islamic Publications affiliated with the Society of Seminary Teachers of Qom. [In Arabic]
- 10. Al-Saduq, M. b. A. (1985). *Thawab al-a'mal wa 'iqab al-a'mal* (2nd ed.). Qom: Dar al-Sharif al-Radi. [In Arabic]
- 11. Al-Saduq, M. b. A. (1992). *Man la yahduruhu al-faqih* (A. A. al-Ghaffari, Ed., Vol. 1, 2nd ed.). Qom: Islamic Publications affiliated with the Society of Seminary Teachers of Qom. [In Arabic]



- 12. Al-Saduq, M. b. A. (1996). *Al-Amali*. Qom: Al-Ba'thah Foundation for Printing and Publishing. [In Arabic]
- 13. Al-Saffar, M. b. H. (1984). *Basair al-darajat* (M. b. A. Koujehbaghi, Ed., Vol. 1, 2nd ed.). Qom: Ayatollah Mar'ashi Library. [In Arabic]
- 14. Al-Tusi, M. (1990). *Al-Ghaybah* (A. Tehrani & A. A. Nasih, Eds.). Qom: Dar al-Ma'arif al-Islamiyyah. [In Arabic]
- 15. Ibn Qulawayh, J. b. M. (1977). *Kamil al-ziyarat* (A. H. Amini, Ed.). Najaf al-Ashraf: Dar al-Murtadawiyyah. [In Arabic]
- 16. Jabbari, M. R. (2005). The Hadith school of Qom: Understanding and analysis of the Qom Hadith school from its beginning to the fifth century AH. Qom: Zaer Publications. [In Persian]
- 17. Kamyab, M. (2021). *Treatise on Mahdist hadiths of the Qom Hadith school before the era of al-Saduq: Doctrines, characteristics, style, and content analysis*. Qom: Center for Seminary Management. [In Persian]
- 18. Kamyab, M. (2022). A study and analysis of Ahmad b. Muhammad b. Khalid al-Barqi's approach to Mahdist narrations with emphasis on al-Barqi's al-Mahasin. *Mahdavi Society*, (6), pp. 140–161. [In Persian]
- 19. Kamyab, M. (2023). A study of the methodology of Ali b. Ibrahim al-Qummi regarding Mahdist narrations in Tafsir al-Qummi. *Wa'd al-Umam fi al-Qur'an wa al-Hadith*, (1), pp. 113–138. [In Arabic]
- 20. Kamyab, M. (2023). An Analysis of the characteristics of the Qom Hadith school in narrating Mahdist traditions. *Mahdavi Society*, (8), pp. 81–109. [In Persian]
- 21. Kamyab, M. (2024). An Analysis and content study of Mahdist hadiths in Qurb al-Isnad by al-Hamiri. *Intizar-e Mow'ud*, (84), pp. 75–100. [In Persian]
- 22. Kamyab, M., & Tabatabaei, S. M. K. (2022). Content analysis of narrators of the hadiths of the Qom Hadith school up to the era of al-Saduq. *Mashriq-e Mow'ud*, (63), pp. 59–88. [In Persian]

- 23. Sobhani, M. T., & Group of Authors. (2016). *Essays on the theological school of Qom*. Qom: Dar al-Hadith Scientific and Cultural Institute. [In Persian]
- 24. Tabatabaei, M. K. (2010). *The history of Shi'i hadith* (2nd ed.). Tehran: SAMT. [In Persian]