

# The Model of Spiritual Health in the Holy Qur'an with a Semantic Approach

Mas'ud Azarbayejani<sup>1</sup>



#### Received: 03/09/2022

Accepted: 24/01/2023

# Abstract

The main topic of this article is spiritual health, which has been carried out with the semantic method. The method of semantics can be examined in four stages of lexical semantics, semantic fields, textual studies and meta-textual studies, but the focus of this article is on the third and fourth aspects. In the aspect of textual studies, the focus is on the text of the Qur'an, of course, narratives are also used. The findings of this study suggest that spiritual health has two meanings including healthy spirituality and health of the fourth aspect of human being in communication with God and sacred affairs. The accepted definition of spirituality is going beyond the volition and existence of materiality, egoism and situation in the dimensions of insight, action and then having tendency towards God as the focus, origin, and destination of spirituality which provides the context for deeper and more inward lived experience. Spiritual health, in the term of psychological texts, has the following characteristics including connection with God (supreme holy power), having purpose and meaning in life, a dynamic and positive fundamental

<sup>1.</sup> Professor of the psychology department at Research Institute of Howzeh and University. Qom, Iran. mazarbayejani110@yahoo.com.

<sup>\*</sup> Azarbayejani, A. (1401 AP). The Model of Spiritual Health in the Holy Qur'an with a Semantic Approach. *Journal of Islam and the Studies of Spirituality*, *1*(1). pp. 9-36. DOI: 10.22081/JSR.2023.65553.1036

state of being (well-being) and enjoyment, a holistic and coordinating approach to existence, and finally various cognitive, emotional and behavioral dimensions. Based on the analysis of about a hundred related Qur'anic words and the model of spiritual health in the Qur'an, four concepts of purification, pure life, piety and peace (a healthy heart) are considered as the main components of spiritual health. In the final model, the process path of spiritual health has been illustrated in these four words as well as the network relationships between them in different diagrams.

#### Keywords

Spiritual health, The Holy Qur'an, method of semantics, purification, pure life, piety and peace.



# الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناسی

مسعود آذربايجانى

تاریخ دریافت: ۱۴۰۱/۰۶/۱۲

تاريخ پذيرش: ۱۴۰۱/۱۱/۰۴



الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناسو

چکیدہ

موضوع محوری این جستار سلامت معنوی است که با روش معناشناسی انجام شده است. روش معناشناسی در چهار مرحله معناشناسی واژگانی، میدان های معناشناسی، مطالعات متنی و مطالعات فرامتنی قابل بررسی است، ولی تمرکز این نوشتار، بر دو بعد سوم و چهارم است. در بخش مطالعات متنی تأکید اصلی بر متن قرآن است، البته از روایات هم استفاده می شود. یافته های این پژوهش عبار تند از: سلامت معنوی به دو معنای معنویت سالم و سلامت بُعد چهارم انسان در ارتباطات با خداوند و امور قدسی است. تعریف مورد قبول معنویت سالم و سلامت بُعد چهارم انسان در ارتباطات با خداوند و امور قدسی است. تعریف مورد قبول معنویت عبارت است از: فراروی ارادی و وجودی از مادیت، انانیت و موقعیت در ابعاد بینشی، کنشی معیق تر را فراهم می کند. سلامت معنوی در اصطلاح متون روان شناسی دارای ویژگی های ارتباط با خداوند برخورداری، رویکرد کل نگرانه و هماهنگ کننده به هستی است و سرانجام در ابعاد گون شناختی، عطفی و رفتاری نمودار می شود. الگوی سلامت معنوی در قرآن بر اساس بررسی و تحلیل حدود صد واژه عاطفی و رفتاری نمودار می شود. الگوی سلامت معنوی در قرآن بر اساس بررسی و تحلیل حدود صد واژه قرآنی مرتبط، درنهایت چهار مفهوم ترکیه، حیات طیسه، تعروی و سلام از قال حداوند و آنی مرتبط، درنهایت چهار مفهوم ترکیه، حیات طیسه، تعروی و سلام (قلب سلیم) به عنوان مؤلف همای قرآنی مرتبط، درنهایت چهار مفهوم ترکیه، حیات طیسه، تصوی و سلام (قلب سلیم) به عنوان مؤلف های و هرازگانه و نیز روابط شبکهای میان آنها در نمودارهای متفاوت ترسیم شده است.

#### كليدواژهها

سلامت معنوی، قرآن کریم، روش معناشناسی، تزکیه، حیات طیبه، تقوی و سلام.

| azarbayejani110@yahoo.com                     | ۱. استاد گروه روانشناسی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. قم، ایران. |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| م با رویکرد معناشناسی. دوفصلنامه علمی ـ تخصصی | * آذربایجانی، مسعود. (۱۴۰۱). الگوی سلامت معنوی در قرآن کری  |
| DOI: 10.22081/JSR.2023.65553.1036             | اسلام و مطالعات معنویت، ۱(۱)، صص ۹–۳۶.                      |

برای تعریف و معناشناسی سلامت معنوی، رویکرد نخست این است که ترکیب سلامت معنوی از موارد اضافهٔ مقلوب است و به معنای معنویت سالم خواهد بود؛ بنابراین برای فهم تعریف و ماهیت سلامت معنوی، باید معنویت را دنبال کنیم و با توجه به تعاریف آن، معنویت سالم و قابل قبول را بر اساس منبع، اعتبار و پیامدهای آن بیابیم. رویکرد دوم این است که سلامت معنوی به عنوان یکی از ابعاد سلامت انسان در نظر گرفته شود، در این وجه نیز برای رسیدن به فهم ماهیت سلامت معنوی می توان از تحلیل مفهوم سلامت به طور کلی و تطبیق بر سلامت معنوی به عنوان یک بخش جزئی و نیز بر اساس تناظر میان سلامت جسمی، روانی و اجتماعی با سلامت معنوی فهم دقیق تری از آن بازهم نیازمند تعریف معنویت به عنوان واژه دوم این کلمه ترکیبی هستیم.

در این جستار نخست معنویت، تعریف و سپس ابعاد معنایی سلامت معنوی بیان میشود. در ادامه با برشمردن مراحل معناشناسی، بر مرحلهٔ سوم و چهارم معناشناسی تمرکز شده و در نهایت الگوی سلامت معنوی در قرآن و حدیث استخراج می گردد.

#### ۱. تعریف معنویت

اگر تعریف های واژه معنویت (Sprituality) را در فرهنگ های لغت انگلیسی مطالعه کنیم، خواهیم دید که گویا معنایی که امروزه از این واژه در غرب درک می شود، در فرهنگ نامه های رایج این زبان وجود ندارد؛ برای مثال فرهنگ امریکن هریتج ذیل این واژه می نویسد: معنویت، روحانی بودن یا کشیش بودن است و آنچه به کلیسا یا کشیش تعلق دارد را معنوی می نامند (heritage dictionary, 1992). فرهنگ مارین وبستر می نویسد: معنویت حساس بودن به ارزش های دینی است (Marriam, 2001). همان گونه که می بینیم در این تعاریف، مفهوم معنویت نویدید، یعنی نوعی جستجوی شخصی و فارغ از هنجارهای دینی برای یافتن معنا لحاظ نشده است.

بر اساس پژوهشهای پیشین (آذربایجانی، ۱۳۹۶) تعریف معنویت از دیدگاه ما عبارت است از: «فراروی ارادی و وجودی از مادیت، انانیت و موقعیت در ابعاد بینشی، کنشی و گرایشی به سمت و سوی خداوند به عنوان کانون، مبدأ و مقصد معنویت است که زمینه تجربه زیسته باطنی و عمیق تر را فراهم می کند.

## ۲. تعريف سلامت معنوى

تعاریف متعددی در منابع از سلامت معنوی ارائه شده، که برخی از آنها را در جدول ذیل مرور می کنیم:

| تعريف                                                                                                                                                                                                 | محقق/منبع      | شماره |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------|
| حسی از ارتباطداشتن با دیگران، داشتن معنا و هـدف در<br>زنـدگی و داشـتن اعتقـاد و ارتبـاط بـا یـک قـدرت متعـالی<br>(Hawks, Hull, Thalman, Richins,1995)                                                 | هاکز و همکاران | ١     |
| کیفیت ذاتی و اصلی انسانی که در برگیرنده باور به چیـزی<br>بزرگتر از خود بوده و ایمان به اینکه به طور قطع زنـدگی را<br>تأیید و تصدیق میکند (Miller, 1995).                                              |                | ۲     |
| سلامت معنوی یکی از ابعاد سلامت جامع انسان است که<br>حالتی دینامیکی (پویا) از تأمین رفاه کامل جسمی، روانی،<br>اجتماعی و معنوی است؛ و نهتنها نبود بیماری و نقص عضو<br>(Word Health Organization, 1997). | جهانی          | ٣     |
| فلسفه محوری زندگی و حاصل بر آوردهشدن نیاز بـه هـدف،<br>معنا، عشق و بخشش (Reily BB, Perna R, Tate DG, 1998).                                                                                           | ريلي و همجاران | ¢     |
| یکی از ابعاد بنیادین سلامت و بهزیستی و نیروی هماهنگ کننـده و<br>تکمیل کننده سایر ابعاد سلامت (Fisher, 1998).                                                                                          | فيشر           | ۵     |
| عوامل کلی محافظتی یا سلامتزا (نه درمانی) (Levin, 2003)                                                                                                                                                | لوين           | 6     |

جدول۱) بخشی ازتعاریف موجود از سلامت معنوی

11

الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناسی

| تعريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | محقق/منبع             | شماره |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|-------|
| حالتی از بودن، احساسات مثبت، شناخت ارتباط فرد با<br>خود، دیگران و یک نیروی ماورایی (Gomez R, Fisher, 2003).                                                                                                                                                                                                                                                  | گومز و فیشر           | ٧     |
| سلامت با رویکرد کلنگرانه چیزی بیش از فقدان ناخوشی<br>و مشتمل بر معناداری زنـدگی، مشـارکت فعـال و خلاقیـت<br>است (Nelson, 2009).                                                                                                                                                                                                                              | نلسون                 | ٨     |
| سلامت معنوی شامل سه بعد شناخت، عواطف و کنش<br>است که برخورداری از شناخت یا معرفت خاص به خدا،<br>احساس آرامش، نشاط، امید و محبتورزی به خداوند و<br>اولیای الهی و روش عملی آشکارکردن عقاید و باورها را<br>در برمی گیرد (سالاریفر، محمدرضا و همکاران، ۱۳۸۹).                                                                                                    | سالارىفر و<br>ھمكاران | ٩     |
| سلامت معنوی، حقیقتی است که در شناختها، عواطف،<br>کنشها و ثمرات متجلی می شود، بر خورداری از شناخت یا<br>معرفت ویژه نسبت به خدا، انسان و خلقت و رابطه متقابل<br>آنها دربردارنده پذیرش خدا، انبیای الهی و قوانین الهی،<br>احساسات مثبت و منفی، اخلاق، حس حمایت و ارتباط<br>متقابل با قدرت برتر قدسی که خود و دیگران را دربر<br>می گیرد (عباسی و همکاران، ۱۳۹۱). | عباسی و<br>همکاران    | ١.    |

در جمع بندی تعاریف بالا می توان بر چند عنصر اساسی برای تعریف سلامت معنوی تأکید کرد: ۱. سلامت معنوی در ارتباط با خداوند (قدرت برتر قدسی) است؛ ۲. سلامت معنوی، هدفداری و معناداری در زندگی را پشتیبانی می کند؛ ۳. سلامت معنوی، حالت بنیادینِ پویا ومثبتی از بودن (بهباشی)، برخورداری و سلامت است؛ ۴. سلامت معنوی، رویکردی کل نگرانه و هماهنگ کننده به هستی دارد؛ و ۵. سلامت معنوی در ابعاد گوناگون شناختی، عاطفی و رفتاری نمودار می شود. کر مکالیا سال اول. شماره اول.بیار و تابستان ۱۰۹۱، پیاپی ۱ ترکیا معالیات

با اين وجود، در سطح جهاني مشكلات بسياري ماننـد ابهـام در تعريـف معنويـت و سلامت معنوی، کثرت تعاریف در مورد معنویت و سلامت معنوی، نبود توافق کامل بر مفاهیم اساسی مربوط به موضوع، مشخص نشدن قلمرو و مرزهای سلامت معنوی با معنویت، دین، سلامت، عرفان و ...، عدم دستیابی به ابزارهای مناسب برای سنجش سلامت معنوی، استفاده از نمونه های کوچک و غیر قابل تعمیم برای شاخصهای سلامت معنوی؛ همگی تعریف شفاف و روشن از سلامت معنوی را با دشواری مواجه می سازد (ر.ک: امیدواری، ۱۳۸۷ و دماری، ۱۳۸۸). با وجود بخش های قابل قبول در این تعاريف، اعتبارسنجي آنها بهطور عمده با مشكل مواجه است؛ زيرا به جهت عرفي سازي جدي (بر اساس فهم عامه) و رویکرد سکولار (دنيوي، شخصي ونامتکي به اديان نهادینه) در بیشتر موارد تعریف معنویت و به تبع آن سلامت معنوی، علاوه بر آنکه مبانی متفاوتي دارد؛ جهت گیري، کارکردها و پیامدهاي آنها نیز پذیرفتني نیست یا مي توانـد یذیرفتنی نباشد. به همین جهت با اعتراف به وجود هستههای مشتر ک قابل توجه در تعریف سلامت معنوی، ماهیتشناسی آن را بـر اسـاس رویکـرد معناشناسـی در فضـای اسلامي و مبتني بر قرآن و سنت که با فرهنگ بومي ما سنخيت بيشتري دارد، پي می گیریم. پیش از آن دایره معنایی -استعاری سلامت معنوی را در آیات و روایات به صورت کلی و بر اساس برخی از کاربردها ملاحظه می کنیم و سپس به معناشناسی دقیق مى پردازىم.

14

الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناس<sub>و</sub>

۳. دایره معنایی-استعاری سلامت معنوی در آیات و روایات

 علم ادیان متولی سلامت معنوی است، متناظر با علم ابدان که مسئول سلامت جسمانی است «عن النبی ﷺ: العلم علمان علم الأدیان و علم الأبدان (مجلسی، ۱۴۰۳ق، ج۱، ص ۲۲۰).
 پیامبر اکرم ﷺ طبیب روحانی است که با داروهای معنوی خود، بر دردها و رنجهای مردم مرهم می گذارد و درمان می کند: «امام علی ﷺ: طبیب دوار بطبه قداحکم مراهمه و احمی مواسمه یضع حیث الحاجه الیه من قلوب عُمی و آذان

صم و السنه بكم متتبع بدوائه مواضع الغفله و مواطن الحیره» (نهج البلاغه، خ۱۰۸). ٣. از خطا و گناه (آسیبهای معنوی) به بیماری و از استغفار، توبه و انس با خداونـد به «دواء» (دارو) تعبیر شده: امام علی ﷺ: «دوائک فیک و ما تشعر و دائک منک و ما تنظر»؛ پیامبر اکرمﷺ: الا اخبرکم بدائکم من دوائکم؟ دائکم الذنوب و دوائکم الاستغفار (نوری، ۱۴۰۸ق، ج۱۱، ص ۳۳۳؛ صدوق، ۱۳۹۶، ص ۱۶۴.

۴. تعالیم دینی و معنوی ادیان و آموزهای اخلاقی آنها به مثابه گنجینهها و منابع سلامت معنوی است. از جمله شاهد بر این مدعا، کتابها و منابعی است که با عنوان طب روحانی تدوین شده است، مانند *الطب الروحانی*ز کریای رازی.

بنابر این با توجه به استفاده از واژه علم الادیان در مقابل علم الابدان (طب یا دانش سلامت جسمانی)، استفاده از طبیبِ (روحانی) برای پیامبر اکرم ﷺ و کسانی که کار مشابه با پیامبر ﷺ داشته باشند و استفاده از گناه، به عنوان بیماری و استغفار و توبه، به عنوان داروی شفابخش، مجموعه اینها به ما اجازه می دهد که آموزههای دینی و معنوی را هم به مثابه آموزش های سلامت معنوی و دینی بشماریم واز متون و منابع دینی، الگوی سلامت معنوی را استخراج کنیم.

## ۴. تعریف معناشناسی

معناشناسی <sup>۱</sup> یا علم الدلاله، روش بررسی و تبیین مفاهیم، واژه ها و کشف معانی جدید است. معناشناسی ساز وکارهای کشف معنا را با مطالعه علمی به عهده دارد، معنایی که در پس لایه های متن ذخیره شده است. هرچه متن پیچیده تر، ادبی تر، چند لایه تر و درصدد انتقال معانی بیشتر و با حجم زبانی کمتر باشد، کار معناشناسی نیز به همان میزان سخت تر و پرهیجان تر و به تبع آن، نیاز به قواعد منظم و منسجم بیشتر می شود (لاینز، ۱۳۸۳؛ شعیری، ۱۳۸۱ و پاکتچی، ۱۳۸۷). از آنجاکه در نوشته فعلی هدف نهایی تبیین سلامت معنوی در منابع اسلامی است، روش معناشناسی می تواند گام های چهار گانه زیر را طی

1. Semantics

کند: معناشناسی واژ گانی، میدان های معناشناسی، مطالعات متنبی و مطالعات فرامتنبی (ایزوتسو، ۱۳۶۸، احمد مختار، ۱۹۹۸ و هادی، ۱۳۹۱).

در مرحله معناشناسی واژگانی «سلامت معنوی» با توجه به بررسیهای لغوی انجام شده و ترکیب معنای سلامت و معنویت از جهت لغوی عبارت است از: رهایی از آفات و عیوب باطنی، روحانی و غیرمادی. اما دقت بیشتر موجب می شود که تنها معنای سلبی کفایت نکند، بلکه حتی بر اساس تعریف سازمان بهداشت جهانی، سلامت زیستی و جسمانی نیز امروزه تنها نبود بیماری نیست (سازمان بهداشت جهانی، ۱۹۹۷م)، به ویژه در سلامت روانی و معنوی توجه به معنای ایجابی سلامت پر رنگ تر می شود؛ از این رو فرهنگستان زبان و ادب فارسی واژه سلامت معنوی را چنین تعریف می کند: یکپار چگی اصولی و اخلاقی و هدفمند بودن در زندگی و احساس تعهد به یک واقعیت بر تر (فرهنگستان فارسی).

در مرحله دوم یعنی میدانهای معناشناسی، میدان معنایی سلامت معنوی را می *ت*وان در چند نکته زیر جمع *بند*ی نمود:

۱۵

عنوي در قران كريم با رويكرد معناشنا

۱. معنی و معنوی استعمال بیشتری دارد، اما واژههای روحانی، روحی، بـاطنی نیـز بـه صورت تکواژه و ترکیبی با حیات به کار رفته است؛

۲. پالودگی و پاکیزگی از آلودگیهای اخلاقی یکی از عناصر مهم میدان معنایی سلامت معنوی است؛

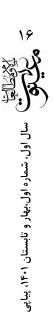
۳. سیر و سفر و وارستگی از دلبستگیهای مادی و دنیوی؛ ۴. گرایش به معنای باطنی و فراروی از ظاهر و صورت و لفظ؛ ۵. برخورداری از التذاذات معنوی و روحانی حاصل از ارتباط با قرآن و حق تعالی بهویژه در ایام خاص مانند شب قدر. لکن تمرکز این نوشتار، بر گامهای سوم و چهارم است.

۵. مطالعات متنی و فرامتنی برای تحقق فرایند معناشناسی
۱۰ با توجه به اینکه قرآن و حدیث (مطالعات متنی) به عنوان منابع مرجع در معناشناسی
۱۰ سلامت معنوی برای ما و فرهنگ ماست و سخنان شارحان، عالمان و عارفان (مطالعات

فرامتنی) در فرهنگ اسلامی نیز به تبیین بهتر ماهیت سلامت معنوی کمک می کند، گام سوم و چهارم در رویکرد معناشناختی باید طی شود. در گام سوم با تمرکز بر مـتن قـرآن و احادیث معصومان اللی به دنبال معنای هستهای و کانونی سلامت معنوی هستیم. در این بخش ابتدا براساس مطالعه همه آیات قرآن از ابتدا تا انتها و بخشهای مرتبط از روايات، واژه هاي زير مهم ترين كلمات و مفاهيم قرآني و حديثي مرتبط با سلامت معنوی (به عنوان زمینه، علت، مؤلفه، نشانه، همنشین، جانشین، آثار و پیامدهای سلامت معنوى) بهدست آمدهاند: ايمان، آخرت، اخلاص، استغفار، اسماء، اصلاح، اولى الالباب، امان، امام، برّ، بشارت، بصيرت، بكاء، تسبيح (سبحانالله گفتن و تنزيـه حضـرت حق)، تحميد (الحمدلله گفتن)، تهليل (لا اله الا الله گفتن)، توبه، جنت (بهشت)، جهاد، محبت، احسان، اطمينان (نفس مطمئنه)، حج، حكمت، حلال، حلم، حيات، خشوع، خشیت، خُلق، خلود، خیر، دعا، دین، ذکر، رجاء (امیدواری)، رحمت، رشد، رضا، روح القدس، مراقبه، روح، تزكيه، زهد، سجود، سعادت، سكون و سكينه، سلام، اسماء، سهر (شبيداري)، شريعت، شكر، شيعه، صبر، صحت، صدق، صراط، صلح، صلاة (نماز)، صمت (سکوت)، صوم (روزهداری)، طهارت، طیب، عبادت، معرفت، گوشهنشینی، عصمت، عفت، عفو، عقل، علم، عمل، معاد، غيب، فضيلت، تفقه، فلاح، قرآن، مقربون، قلب، قناعت، كرامت، كمال، لقاء، امتحان، ملائك (فرشتگان)، ملكوت، موت، نبوت، مناجات، نصيحت، نفس، نور، نيت، هجرت، هدايت، همت، ورع، تقوى، مواسات، موعظه، توفيق، توكل، ولايت، يقين (حدود ١٠٠ واژه).

در مجموع، با بررسی مجدد همه اینها، کلیدواژههای اصلی و هستهای زیر بهدست آمد'، در ضمن این بخش، در گام چهارم که مطالعات فرامتنی است، از سخنان مفسران،

۱. بخشی از دلایل این گزینش و انتخاب نهایی، در ضمن توضیح و تبیین معنای واژههای هستهای، آیات و روایات مربوطه و بیشترین ارتباط آن با سلامت معنوی آمده است.اما بخش سلبی آن و دلایل اینکه دیگر واژهها به عنوان هسته سلامت معنوی نیستند، بر اساس تبیین دقیق معنای واژههای بالا است که در این مجال نمی گنجد. البته در ضمن مباحث عوامل و زمینههای سلامت معنوی، نشانگان و مؤلفهها، شاخصها و... از این مفاهیم نیز بهرهمند خواهیم شد که در مقالات بعدی به آنها می پردازیم.



محققان و اندیشمندان مسلمان نیز استفاده کردهایم. این واژهها عبارتند از: تزکیه، حیات طیبه، تقوی و سلام (قلب سلیم).

۱. تزکیه: محقق مصطفوی (مصطفوی، ۱۳۶۸، ۲۶، ص ۳۵۴) در تبیین معنای تزکیه می گوید: «ریشه این ماده عبارت است از زائل کردن و دور کردن هر چیزی که شایسته و سزاوار (به حق) نباشد و بیرون کردن آن از متن سالم. مانند پالایش رذائل اخلاقی از دل انسان و پاکسازی کارهای بد و ناپسند از برنامه زندگی انسان و بیرون کردن حقوق و اموال مردم از مال خود و دور کردن هر امر باطل و فاسدی از متن و چارچوب درست. تفاوت میان تطهیر، تزکیه و تهذیب عبارت است از: رویکرد؛ در تطهیر به جهت گیری اموال مردم از مال خود و دور کردن هر امر باطل و فاسدی از متن و چارچوب درست. باوت میان تطهیر، تزکیه و تهذیب عبارت است از: رویکرد؛ در تطهیر به جهت گیری نفاوت میان تطهیر، تزکیه و تهذیب عبارت است از: رویکرد؛ در تعهیر به جهت گیری به دست آمدن شایستگی و خلوص است، اما در تزکیه رویکرد اصلی به زائل کردن و پاکسازی آن چیزی است که باید زائل شود و بیرون رود. اما مفاهیمی مانند افزایش، پاکسازی آن چیزی است که باید زائل شود و بیرون رود. اما مفاهیمی مانند افزایش، پاکسازی آن چیزی است که باید زائل شود و بیرون رود. اما مفاهیمی مانند افزایش، پاکسازی آن چیزی است که باید زائل شود و بیرون رود. اما مفاهیمی مانند افزایش، پاکسازی آن چیزی است که باید زائل شود و بیرون رود. اما مفاهیمی مانند افزایش، زیادت، برکت و لیاقت از لوازم ریشه اصلی است و جزو ماهیت آن نیست».

۱۷

الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناس<sub>و</sub>

برخی از آیات قر آن در زمینه تزکیه عبارتند از:

«قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَاهَا وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا» (شمس، ٩ و١٠).

«زکیها» از ماده «تزکیه» در اصل – چنان که راغب در مفردات آورده – به معنی نمو و رشددادن است، و زکات نیز در اصل به معنی نمو و رشد است، و بنابراین در روایتی از علی الله می خوانیم: «المال تنقصه النفقة و العلم یز کوا علی الانفاق. مال با انفاق نقصان می یابد ولی علم با انفاق نمو می کند» (نهج البلاغه، حکمت ۱۴۷). سپس این واژه به معنی تطهیر و پاک کردن نیز آمده، شاید به این مناسبت که پاکسازی از آلودگی ها سبب رشد و نمو است، و در آیه مورد بحث هر دو معنی امکان دارد. آری، رستگاری از آن کسی است که نفس خویش را تربیت کند و رشد و نمو دهد، و از آلودگی به خلق و خوی شیطانی و گناه و عصیان و کفر پاک سازد. و در حقیقت مسئله اصلی زندگی انسان نیز همین «تزکیه» است، که اگر باشد سعادتمند است و الا بدبخت و بینوا. .... به این ترتیب پیروزمندان و شکست خوردگان در صحنه زندگی دنیا مشخص می شوند و معیار ارزیابی این دو گروه چیزی جز «تزکیه نفس و نمو و رشد روح تقوی و اطاعت خداوند» یا

«آلودگی به انواع معاصی و گناهان» نیست. و از اینجا روشن می شود اینکه در حدیثی از امام باقر و امام صادق بی در تفسیر آیه نقل شده است که فرمودند: «قد افلح من اطاع و خاب من عصی؛ رستگار شد کسی که اطاعت کرد و نومید و محروم گشت کسی که عصیان نمود» (طبرسی، ۱۴۱۵ق، ج۱۰، ص ۴۹۸). در حقیقت بیان نتیجه و حاصل مقصود است.

«قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَى» (اعلى، ١۴). «... إِنَّمَا تُنذِرُ الَّذِينَ يخْشَوْنَ رَبَّهُم بِالغَيبِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَمَن تَزَكى فَإِنَّمَا يتَزَكى لِنَفْسِهِ وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُ» (فاطر، ١٨).

در این آیات مشاهده می کنیم که شرط فلاح و خلاصی انسان از آفات و آسیبهای دنیایی، شیطانی و نفسانی «تزکیه» است یعنی باید موانع و رذائل و پلیدیها برکنار روند و پاکی و پالودگی از آنها به وجود آید تا به رستگاری برسد. البته این تزکیه بدون ارتباط با حق تعالی و بدون مددگرفتن از او ممکن نشود. کسانی که پیمان شکنی می کنند و تعهدات فطری خود را زیر پا می گذارند، خداوند آنان را حتی در جهان دیگر نیز تزکیه نمی کند (نک: نور، ۲۱؛ نساء، ۴۹؛ و آل عمران، ۷۷).

یکی از رسالتهای اصلی پیامبران الهی تزکیه مردم است. تقدم تلاوت آیات قرآن بر تزکیه، در همه آیات زیر نشاندهنده آن است که آیات قرآن و پیامهای الهی زمینه تزکیه را برای مردم فراهم می کند و مؤخر شدن فراگیری کتاب و حکمت و آموزههای آنها بر تزکیه، نیز دلالت دارد که تزکیه، زمینه پذیرش فرامین الهی و معنوی را فراهم می کند. مانند بیماری که پس از بهبودی نسبی، ذائقهاش برای خوردن و آشامیدن آماده می شود و از غذاها و نوشیدنی های گوارا، لذت می برد؛ پس می توان گفت تزکیه سلامت معنوی مردم را تأمین می کند (نک: بقره، ۱۵۱؛ آل عمران، ۱۹۴ و جمعه، ۲).

استاد مطهری در این باره، با تعبیر آزادی معنوی تبیین قابل توجهی دارد: «... حال ببینیم آزادی معنوی یعنی چه؟ انسان یک موجود مرکب و دارای قوا و غرائز گوناگون (شهوت، غضب، حرص و طمع، جاهطلبی و افزون طلبی)است. در مقابل عقل، فطرت و وجدان اخلاقی دارد. انسان از نظر معنا، باطن و روح خودش ممکن است یک آدم آزاد باشد و ممکن است یک آدم برده و بنده باشد. ... ممکن است انسانی باشد که همان طور که از نظر اجتماعی آزادمرد است، زیر بار ذلت نمی رود، زیر بار بردگی نمی رود و



آزادی خودش را در اجتماع حفظ می کند، از نظر اخلاق و معنویت نیز آزادی خود را حفظ کردهباشد، یعنی وجدان و عقل خودش را آزاد نگه داشته باشد. این آزادی همان است که در زبان دین «تزکیه نفس» و «تقوی» گفته می شود» (مطهری، ۱۳۹۰، ص ۱۷).

۲. حیات طیبه: واژه طیب چیزی است که برای انسان مطلوبیت دارد و در آن هیچ گونه پلیدی ظاهری و باطنی نیست و در مقابل خبیث قرار دارد که در آن پلیدی ظاهری یا باطنی باشد و خودش ناپسند است. این معنا در موضوعات گوناگون متفاوت می شود و طیب بودن در هر مورد به مقتضای آن تناسب پیدا می کند. مانند غـذای طیب، همسر طيب، فرزندان طيب، كلام طيب، حيات طيب و ... . طيب در امور خارجي (عيني) مانند غذاهاي حلال طيب و مانند درخت استوار طيب: «يا أَيهَا النَّاسُ كلُواْ مِمَّا فِي الأَرْض حَلاَلاً طَيباً» (بقره، ١٢٨)، «أَلَمْ تَرَ كيفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كلِمَةً طَيبَةً كشَجَرةٍ طَيبَةٍ أَصْلُهَا ثَابتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء» (ابراهيم، ٢۴)؛ سخنان طيب و خوب و مناسب: «وَهُـدُوا إِلَى الطَّيب مِنَ الْقَوْلِ وَهُدُوا إِلَى صِرَاطِ الْحَمِيدِ» (حج، ٢٢)؛ انسانهاي نيكو و طيب: «وَالطَّيبَاتُ لِلطَّيبِينَ وَالطَّيبُونَ لِلطَّيبَاتِ أُوْلَئِك مُبَرَّؤُونَ مِمَّا يقُولُونَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كريمٌ» (نور، ٢٢)؛ درباره فرزندان طيب و نيكو «هُنَالِك دَعَا زَكريا رَبَّهُ قَـالَ رَبِّ هَـبْ لِـي مِـن لَّـدُنْك ذُرِّيةً طَيبَةً إِنَّك سَمِيعُ الدُّعَاء» (آل عمران، ٣٨)؛ در جزاء و پاداش نيكو: «الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَآبِ» (رعد، ٢٩). بنابر اين طيب در رزق بـه معناى حـلال و دارای لذت و پسندیدهبودن است، در درخت به معنای سالمبودن، میوهدهی و ثمربخشی است و در سخن به معنای کامل بودن، راستی و مفید بودن است، در انسان به معنای بر صراط حق بودن و رعايت برنامه مطلوب الهي است و سرانجام در مورد حيات طيبه به معنای زندگی معتدل (میانهروی) و در مسیر صراط مستقیم الهیبودن است. پس طیب در هر موردی به جهت آن مناسبت می یابد. در مورد حیات طیبه: «مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكر أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَّة حَياةً طَيبَةً وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَن مَا كانُواْ يعْمَلُونَ» (نحل، ۹۷). حیات ضد مرگ است و به معنای استمرار زندگی انسان مطابق آن گونه که شایستگی دارد، است و از آنجاکه انسان دارای دو جنبه بدنی و روحی است، یس باید هر دو را ملاحظه کند و با هم نیازهای آن دو را تأمین کند. حرکت بدن و نیروهای بدنی

کریکالیا تر می ایکوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناسی

در مسیر اعتدال بدون انحراف و نیز سیر و سلوک روحانی و عقلی انسان در مسیر کمال و لقای پروردگارش است. این به معنای پالودگی از پلیدی در ظاهر و باطن است و اینکه نزد عقل و در مسیر حق مطلوب و شایسته باشد، این همانا حیات طیبه است» (مصطفوی، ۱۳۶۸، ج۷، صص ۱۸۰–۱۸۴).

واژه «طيّب» در قرآن پركاربرد است (حدود ۵۰ مرتبه با مشتقات گوناگون)، ولى حيات طيبه با همين عنوان تنها يك بار در قرآن به كار رفته است. اما مى توان گفت آيات ديگركه يكى از مشتقات طيب را به كار برده و در موضوعات گوناگون استفاده شده، در بيشتر آنها به نحوى با مقتضيات حيات طيبه سرو كار دارد مانند: سخنان طيب، غذاى طيب، همسر طيب و حتى شجره طيبه نيز تمثيلى براى تربيت و رشد نيكوى انسان معنوى است كه مى تواند با رشد تصاعدى خود بركات وجوديش توسعه مى يابد: «أَلَمْ تَرَ كيفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كلِمَةً طَيبَةً كَشَجَرةٍ طَيبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء تُوْتِي أَكلَهَا كلَ حِينٍ بِإِذْنِ رَبَّهَا وَيضْرِبُ اللهُ الأَمْنَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يتَذَكرُونَ» (ابراهيم، ۲۰و۲). در يك كلَ حِينٍ بِإِذْنِ رَبَّها وَيضْرِبُ اللهُ الأَمْنَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ مِ يتَذَكرُونَ» (ابراهيم، ۲۰و۲). در يك مى كويد، كه با توجه به قرائن مى توان بر حيات طيبه تطبيق كرد: «يا أيها الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِلَهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكم لِمَا يحيكِمْ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ يحُولُ بَينَ الْمَرْء وَقَلْبِهِ وَلَالِهُ مَ مَرَبَ اللهُ يحُولُ بَينَ آمَنُواْ

علامه طباطبایی (طباطبایی، ۱۳۷۴، ج۹، صص ۴۳-۴۷) در اینجا بیان قابل توجهی دارد؛ سخنان وی چند مطلب را در تفسیر عقلی و نقلی آیه مورد بحث دارد: ۱. این دنیای مشترک با حیوانات که تنها به عیش و نوش بگذرد، همان دنیای فانی و بیارزش است که حاصلش جز لهو و لعب نیست؛ ۲. در پس و پشت این دنیای فانی، عالَم بزرگ و ارزشمندی است که مشحون از حیات است و زندگی حقیقی در آن سراست؛ ۳. پیامبران الهی وشرایع آسمانی آنان، ما را به این حیات حقیقی و جاودانی فرامی خوانند؛ ۴. فطرت پاک انسان نیز این معارف و مطالب را درک می کند و انسان بر اساس دستمایه فطری و اراده و آگاهی خود می تواند این زندگی الهی را ترجیح دهد؛ ۵. نمود و تجلی آن حیات حقیقی آخرتی، در این دنیا همان زندگی معنوی «حیات طیبه»



(سلامت معنوی) است. درواقع ما هیچ دسترسی مستقیم به آخرت نداریم، بلکه با ایمان و کوشش و عمل صالح در این دنیا، همین دنیا را به صورتی دیگر متحول می سازیم که حیات طیبه و تولد دوباره می شود و از بطن و باطن این حیات طیبه، حیات جاودانی حقیقی اخروی به وجود می آید. امام سجاد ﷺ نیز در دعای ابو حمزه (قمی، ۱۳۹۱، ص ۳۲۲ حیات طیبه را در همین دنیا و دارای پایدارترین خوشی ها، کرامت فراگیر و کامل ترین زندگی توصیف می کند.

بنابراین حیات طیبه به عنوان کلیدواژه دوم، معنای فراگیرتر و جامع تری از سلامت معنوی را دربر دارد، زندگی پاک زمینه ساز و شرط لازم برای نیل به سلامت معنوی است. البته به دلیل معطوف بودن به حیات باطنی و معنوی، می توان گفت با سلامت معنوی ملازمت دارد و می تواند یکی از کلیدواژه های اصلی آن به شمار آید. این زندگی پاک، حیات معنوی جدید و تولد دوباره ای به انسان عطا می کند، که در باطن آن سلامت معنوی حاصل می شود و در آخرت نیز به صورت حیات جاودانی مطلوب ظهور می یابد.

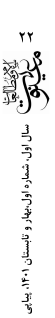
۲١

الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناس<sub>ع</sub>

۳. تقوى: «ریشه آن از ماده «وقی» به معنای محافظت هر چیزی از مخالفت و سركشی در خارج و در هنگام عمل است، همان طور كه عفت به معنای محافظت نفس از امیال و شهوات نفسانی است. تقوی با توجه به موارد گوناگون، خصوصیاتش متفاوت می شود ولی معنای جامع و مشتر ك در همه موارد نگهداری از محرمات شرعی و عقلی است و توجه به حضرت حق و به پاكیزگی و پالودگی عمل و اینكه در مسیر طبیعی پسندیده و متعارف و به پاكیزگی و پالودگی عمل و اینكه در مسیر طبیعی بسندیده و متارف تا توجه به موارد نگهداری از محرمات شرعی و عقلی است و توجه به حضرت حق و به پاكیزگی و پالودگی عمل و اینكه در مسیر طبیعی پسندیده و متعارف و به پاكیزگی و پالودگی عمل و اینكه در مسیر طبیعی بسندیده و متعارف و نیز ارتكاب امری كه موجب تبهكاری و سركشی و ضُحاها ... فأَلْهُمَهَا فُجُورَهَا وَ تَقْوَاهَا» (شمس، ۸)؛ «أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَضُحاها ... وی الأرض أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِینَ كالْفُجَارِ» (ص، ۲۸)؛ اتقاء نیز در دستهای از آیات قرآن به معنی برگزیدن تقوی و عمل كردن به مقتضای آن است: «یا بَنی آدَمَ إِمَا یأْتَیْکُمْ وَرَا به معنای آن است: «یا بقی و باین در دستهای الحین و خروج ازحالت اعتدال و و ضُحاها ... فأَلْهُ مَهَا فُجُورَهَا وَ تَقْوَاهَا» (شمس، ۸)؛ «أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَضَحاها ... فَأَلْهُ مَهَا فُجُورَهَا وَ تَقْوَاهَا» (شمس، ۵)؛ «أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَضَحاها ... فَالْهُ مَنْ الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كالْفُجَارِ» (ص، ۲۸)؛ اتقاء نیز در دستهای از آیات قرآن به معنی برگزیدن تقوی و عمل كردن به مقتضای آن است: «یا بَنی آدَمَ إِمَّا یأینِیْنَکمْ رُسُلُ مُنكمْ یقُونَ عَلَیكمْ آیاتِی فَمَنِ اتَقَی وَاً مَنْ مَرْنُونَ مَنْ مَنْ وَقَدْ وَلَ وَنَوْ وَمَن الله منه می و می در در می مره می در در دسته می در در می می در نی می در می می در می در می در می در در به مقتضای آن است: «یا بَنی در می در در دو در مو می در در در دو می می در در در در می در در در می مره می می می در در می می در می می در در در در به مقتضای آن می در در می می می در می در در دو بی در در در به مقتضای در سی می می می در در می می می در در در در در در در دو می می در در در در در در در در به مقری در در در در دو دو م

(اعراف، ٣٥)؛ «لَيسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا اتَّقَواْ وَآمَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقَوا وَآمَنُوا ثُمَّ اتَّقَوا وَأَحْسَنُوا وَالله يحِبُّ الْمُحْسِنِينَ» (مائده، ٩٣) در این آیه شریفه سه مرحله برای تقوی ذکر شده: ۱. «اتقوا و آمنوا و عملوا الصالحات»: يعني محافظت نفس از جهت اعمال و اخلاق كه مرحله اول سلوك است؛ ٢. «ثم اتقوا و آمنوا»: تقوی در این مرتبه به معنای مجاهدت برای رفع انانیت (خودمحوری) و نیل به مقام فناء در مقابل عظمت حضرت حق که مرتبه دوم سلوک است؛ ۳. «ثم اتقوا و احسنوا»: محافظت نفس در این مرحله برای آمادگی خدمت و عمل به وظایف الهی خود در جامعه است، که با تعبیر احسان به معنی خدمت به مردم و ارشاد در جامعه است و این مرحله سوم سلوک است. ... بنابر این روشن می شود که تقوی برای مؤمن از ابتدای ایمان تا مرتبه کمال آن، همراهی و ملازمت دارد. البته در هر مرتبه به اقتضای آن مرتبه متفاوت می شود؛ زیرا محافظت نفس یا از موجبات آتش و دوزخ است، و یا از عوامل مخالفت و خشم خداوند یا از دوری و محجوب بودن از خداوند عزوجل است. همان طور که تقوی و خویشتنداری از شرور و آفات مادی برای انسان لازم است، همچنان پرهیز از اقسام ضرر، تنگناها و از آسیبهای روحانی و معنوی (برای سلامت معنوی) لازم است. مراد از اقسام تقوی و خویشتنداری، براساس قرائن موجود در سخن يا مقام و احوال مشخص مي گردد، همان گونـه كـه در مـورد مـؤمن يـا امـور روحـاني و معنوی آن از قرائن پی میبریم که کدامیک مراد است (مصطفوی، ۱۳۶۸، ج۹، صص ۲۰۴-۲۰۰؛ طباطبايي، ١٣٧۴، ج، ص ١٢٤؛ گنابادي، ١٤٠٠، ج١، ص ٥٠؛ قونوي، ١٣٨١، ص ٢٤٩): «مَن يتَّق اللَّهَ يجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا وَيرْزُقْهُ مِنْ حَيثُ لَا يحْتَسِبُ ... وَمَن يتَّقِ اللَّهَ يجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يشرًا» (طلاق، ۲-۴).

بنابر این تقوی نخستین مرحله در مقامات «سیر الی الله» است وبا تحقق آن موانع مسیر برطرف می شود و زمینه های لازم برای عمل صالح در هر مرتبه که باشد فراهم می گردد: «وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَیرٍ یعْلَمْهُ الله وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَیرَ الزَّادِ التَّقْوَی وَاتَّقُونِ یا أُوْلِی الأَلْبَابِ» (بقره، ۱۹۷)؛ از این رو مهم ترین دعوت پیامبران الهی حضرات نوح، هود، صالح، لوط و شعیب ایک و نخستین راهنمایی و ارشاد آنان «تقوی» است و شعار مشتر ک آنان کاملاً مشهود است (نک: شعراء، آیات ۱۰۶–۱۷۹).



این خویشتنداری و نیروی محافظ، زمینه سلامت معنوی را فراهم می کند. پس با نگاه دقیق، جنبه پیش گیرانه و مقدماتی برای سلامت معنوی دارد. اما به دو دلیل میتوان تقوی را هم از کلیدواژههای اصلی سلامت معنوی به شمار آورد: نخست اینکه همان طور که در مباحث سلامت جسمانی و روانی مطرح شده، پیشگیری اولیه، بخشی از سلامت به شمار میرود. دوم، تقوی دارای مراتب متعدد و فراوانی است که از پیشگیری آغاز میشود؛ اما مراتب عالی آن دقیقاً با حیات طیبه و قلب سلیم نزدیک میشود:

«فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَيرًا لَأَنفُسِكُمْ وَمَن يوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ» (تغابن، ١٢)؛

«يا أَيهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ» (آل عمران، ١٠٢)؛

۲٣

الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناس<sub>و</sub>

«يا أَيهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ» (حجرات، ١٣).

پس تقوی به معنای دارایی و برخورداری از نیروی سلامت معنوی است که در مراتب پایین آن تنها جنبه خویشتنداری و پیش گیرانه دارد و در مراتب بالای آن به احوال روحانی و معنوی انسان در ارتباط به وجود قدسی خداوند اشاره دارد. این معنا در توصیف روایات از تقوی به ویژه در سخنان امیرالمؤمنین الله در نهج البلاغه (خطبه (۱۸۴ موج میزند؛ در این خطبه بیش از ۱۵۰ مورد از ویژ گیهای متقین بیان شده است و همان طور که ملاحظه می شود دلالت بر احوال معنوی آنان دارد؛ مانند عبادتهای شبانه و شوق به بهشت و حضرت حق، و...؟ سلامت و اعتدال نفسانی آنان مانند گفتارشان صواب، پوشاکشان میانه روی، همگان از آزارشان در امان و... که مجموعهای از نشانگان معنوی در قرآن و حدیث است. احادیث بسیار در زمینه تقوی نیز این نتیجه گیری را تایید می کند (نهچ البلاغه، خطبه ۱۵۰). تعبیرها و توصیفهایی که از تقوی می شود از اجزای سلامت معنوی و عناصر ماهوی آن است: رئیس فضایل اخلاقی، سلامت ا

آسیبها، سرمایه دنیای دیگر، توشه سفر، بالاترین مرتبه رضای حق، پناهگاه، مهار، قلعه محکم و استوار، دورکننده آسیبها، خطرها و گناهان، رساننده به راحتی، فراخی و احساس عزت.

۴. سلام: به معنای سلامت، صلح و آرامش آمده است، اما ریشه یابی آن با دقت و تامل بیشتر: «ریشه اصلی این واژه، در تقابل با دشمنی است، و عبارت است از موافقت کامل در ظاهر و باطن، به گونهای که هیچ اختلافی در بین نباشد. از لوازم این معنا انقیاد، صلح و رضایت است. از آنجا که ریشه این واژه معنای لازم دارد (نه متعدی)، مفهوم آن وفاق و رفع اختلاف در خود آن شیء (یا شخص) است چه آنکه فینفسه مفهوم آن وفاق و رفع اختلاف در خود آن شیء (یا شخص) است چه آنکه فینفسه مفهوم آن وفاق و رفع اختلاف در خود آن شیء (یا شخص) است چه آنکه فینفسه مفهوم آن وفاق و رفع اختلاف در خود آن شیء (یا شخص) است چه آنکه فینفسه مفهوم آن وفاق و رفع اختلاف در خود آن شیء (یا شخص) است چه آنکه فینفسه در نظر گرفته شود یا نسبت به دیگری ملاحظه گردد. هنگامی که واژه سلم فینفسه (بدون توجه به دیگری) ملاحظه شود، با اعتدال، نظم و محفوظ بودن از کاستی، عیب، آسیب و بیماری است، این به معنای سلامت و صحت در خود شیء و اجزای آن است به سبب نبود اختلاف میان اجزاء و اعضای آن و تحقق وفاق کامل و نظم و اجزای آن است به معنای سلامت از مصادیق ریشه این واژه به همین معناست»

در اقرب آمده: سَلِمَ من العيوب و الآفات سَلَاماً و سَلَامَةً» يعنى از بلايا و عيبها نجات يافت و كنار شد.مثل «إِذْ جاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ» (صافات، ٨٤). كه در سلامت باطن است قلب سليم آنست كه از شك و حسد و كفر و غيره سالم و كنار باشد. و مثل «مُسَـلَّمَةٌ لا شِيةَ فِيها ...» (بقره، ٢١). از عيوب سلامت است و خالى در آن نيست كه مراد از آن سلامت ظاهرى است.

آیات قرآن در ارتباط با سلام چند دستهاند:

۱) سلام به عنوان یکی از اسمای الهی به معنای ذات عاری از هر گونه عیب و نقص و ستم و عافیت بخش به دیگران (طبرسی، ۱۴۱۵ق، ج۹، ص ۴۰۰؛ طباطایی، ۱۳۷۴، ج۹۱، ص ۲۲۲ و طبرسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۱۳۲۰ قرمن الموضي الموضي ۱۳۶۷، ج۹، ص ۲۲۲ مارسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۲۲۲ مارسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۲۲۲ و طبرسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۲۲۲ مارسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۲۲۲ و الموضي الموضي ۱۳۶۰، ج۹، ص ۲۲۲ مارسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۲۲۲ و الموضي الموضي الموضي ۱۳۶۰، ج۹، ص ۲۲۲ و الموضي الموضي ۱۹۰۵، ج۹، ص ۲۲۲ و معنای ذات عاری از هر گونه عیب و نقص و ستم و عافیت بخش به دیگران (طبرسی، ۱۹۵۵ق، ج۹، ص ۲۰۱۶ق، ج۹، ص ۱۳۰۶، ج۹۱، ص ۲۲۲ و طبرسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۱۳۲۰، ج۹۱، ص ۲۲۲ و طبرسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۱۳۶۰، ج۹، ص ۱۳۵۰، ج۹، ص ۲۲۲ و مارسی و الموضي الموضي الموضي ۱۳۶۰، ج۹، ص ۲۲۲، ج۹۱، ص ۲۲۲ و طبرسی، ۱۳ مارسی، ۱۳۶۷، ج۹، ص ۲۷۳): «هو الله المانی الموضی که الموضی ۱۳۰۵، ج۹، ص ۲۲۱ مارسی الموضی الموضیت الموضی و سیموضی الموضی مالموضی الموضی ا



٢) سلام و سلم به معناى درود و تحيت و دعا براى ديگران و برخورد سالم توام با حلم و مدارا، بدون تعرض و آزار و اذيت و نيز به معناى تقدم صلح، مداراو آرامش طلبى بر جنگ و خشونت و كشتار ديگران (طبطبايى، ١٣٧۴، ج٥٥، صص ١٩٥، ١٩٥ و٢٣٩؛ مكارم شيرازى، ١٣٧١، ج١٢ صص ٥٥٢-٥٥٣ و ج٥٥، ص ١٢٩٩؛ طيب، بىتا، ج٥ ص ١٩٥): «فَإذَا دَخَلْتُم بُيوتًا فَسَلِّمُوا عَلَى أَنفُسِكمْ تَحِيةً مِّنْ عِندِ اللهِ مُبَارَكةً طَيبَةً كذَلِك يبَينُ اللهُ لَكمُ الآياتِ لَعَلَكمْ تَعْقِلُون» (نور، ٢٩)؛ «وَإذَا جاء كا الَّذِينَ يؤْمِنُونَ بِآياتِنَا فَقُلْ سَلامً عَلَيكمْ كتَبَ مَنُورًا عَلَى نَفْسِهِ الرَّحمة أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكمْ سُوءًا بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَح فَأَنَهُ الآياتِ لَعَلَكمْ تَعْقِلُون» (نور، ٢٩)؛ «وَإذَا جاء كا الَّذِينَ يؤْمِنُونَ بِآياتِنَا فَقُلْ سَلامً عَلَيكمْ كتَبَ مَنُورً رَحِيمٌ» (انعام، ٢٥)؛ «يا أَيهَا الَذِينَ آمَنُواْ ادْخُلُواْ فِى السَّلْمِ كَافَقُ وَلاً تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيطانِ إِنَّهُ لَكمْ عَدُوٌ مُبِينٌ» (بقره، ٢٠٨)؛ «وَإِن جَنَحُواْ لِيسَلْمٍ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكلْ عَلَى اللهِ إِنَّهُ الشَيطانِ إِنَهُ لَكمْ عَدُوٌ مُبِينٌ» (بقره، ٢٠٨)؛ «وَإِن جَنَحُواْ لِلسَلْمٍ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكلْ عَلَى اللهِ إِنَّهُ الشَيطانِ إِنَهُ لَكمْ عَدُوٌ مُبِينٌ» (بقره، ٢٠٨)؛ «وَإِن جَنَحُواْ لِلسَلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكلْ عَلَى اللهِ إِنَّهُ الشَّيطانِ إِنَهُ لَكمْ عَدُوٌ مُبِينٌ» (بقره، ٢٠٢)؛ «وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَذِينَ يَعْشُونَ عَلَى الللهُ مُعَافِرُكُمْ عَلَى مُعَلَى مُوالَا وَلَعَا الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا» (فرقان، ٢٩)؛ «وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ اللَذِينَ يَعْشُونَ عَلَى اللَّهُ مُوَنَعُ فَقُولُوا عَلَى اللهُ وَا الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَمًا» (فرقان، ٢٩)؛ «وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ اللَّيْنَ عَلَى مُعَلَى مُوَا الْجَاهِلُونَ عَلَى مَالَمُ عَلَى أَنها، ٢٤)؛ «وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ اللَذِينَ يَعْمُونَ عَلَى الأَنْ وَتَوَ عَلْ مُوا الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَمًا» (فرقان، ٢٩)؛ «وَاذَ مَلْهُ فَالَوْلَ مَالَمُ مُعْمَانُ عَلَى مُعْلَمُ مَائُونَ عَلَى اللهُ عَمَالُكمْ عَلَى مُعْمَانُ وَلَعْمَا مُنْ مَائَا مَائَةُ مَائُونَ مَائَعْ مَائُولُ عَنْ مَائَ مُوالَعُوا مَائَ مَائَا مَا مَائَ مَائَعُهُ مَ

۲۵

الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناس<sub>و</sub>

۳) سلام به معناى تندرستى، امنيت، سكون، آرامش و دورى از كاستىها، خطاها و آلودگى هاى اخلاقى كه تحقق كامل آن در بهشت است، بهشت جايى است كه هيچ آفتى از قبيل فقر، بيمارى، بى قرارى، ناامنى، آزار و اذيت، غم و اندوه، رقابت و تعارض، مرك و نابودى وجود ندارد و اين معناى دقيق دارالسلام است (طباطايى، ١٣٧٤، ج٧، ص ٣٤٤ مكارم شيرازى، ١٣٧١، ج٥، ص ٣٣٨؛ فضل الله، ١٤١٩ق، ج٩، ص ٣٢٥): «لَهُمْ ذار السَّلاَم عِندَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِيهُمْ بِمَا كانُواْ يعْمَلُونَ» (انعام، ١٢٧)؛ «وَالله يدْعُو إِلَى دَار السَّلاَم وَيهْدِى مَن يشَاء إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ» (يونس، ٢٥)؛ «ادْ خُلُوهَا بِسَلاَم آمنِينَ وَنَزَعْنا مَا فِى صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَى سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ» (حجر، ٢٤و٢٩)؛ «ادْ خُلُوهَا بِسَلاَمٍ ذَلِك يوْمُ الْخُلُودِ» (ق، ٣٣).

۴) سلام به معنای تحیت الهی بر بهشتیان و تضمین سلامت (بهویژه سلامت معنوی) انبیاء الهی و افراد بر گزیده از سوی خداوند حکیم و عالم است. درواقع این سلام احتمالاً همان دارالسلام است که در این دنیا در باطن و سریره انسانهای معنوی به وجود

مى آيد و خداوند نويد آن را به پيامبران الهى بشارت مى دهد و براى بهشتيان نيز با قول پروردگار نمود و تحقق مى يابد. شايد درك شب قدر نيز رمز عبور براى دريافت اين سلام در سريره انسانهاى موفق به بر خوردارى از سلامت معنوى باشد (مكارم شيرازى، ١٣٧١، ج٢٧، ص ١٨٥؛ طباطبايى، ١٣٧٤، ج٢٧، ص ٣٣٢؛ فضل الله، ١٤٩٥ق، ج٢٢، ص ٣٥٣): «سَلَامٌ قَوْلًا مِن رَّبً رَّحِيمٍ» (يس، ٥٨)؛ «سَلَامٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ، سَلَامٌ عَلَى مُوسَى وَهَارُونَ، سَلَامٌ عَلَى إِلْ ياسِينَ، وَ سَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ» (صافات، ٢٠١، ١٢٠، ١٨١)؛ «وَسَلَامٌ عَلَى فِورَنَ سَلَامٌ عَلَى إِلْ ياسِينَ، وَ يَبْعَتُ حَيا، وَالسَّلَامُ عَلَى يوْمَ وُلِدتُ وَيوْمَ أَمُوتُ وَيوْمَ أَبْعَتُ حَيا» (درباره حضرت يحيى و عيسى الم مريم، ١٥ و ٣٣)، «سَلَامٌ هِي حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ» (قدر، ٥).

۵) سلام به معنای قلب سلیم و پاک که عاری از هر گونه شرک، شک، کفر، نفاق، پلیدی، نادرستی، زشتی و جهالت (پالودگی از پلیدیها در مرتبههای اعتقادی، صفات اخلاقی و رفتار عملی) است و دارای روح توحید و فضائل اخلاقی و معنوی مانند صدق، اخلاص، یگانگی و درستکاری است تا جایی که چونان ابراهیم ﷺ در قلب او هیچ جایی برای غیر خدا باقی نمیماند و این بالاترین مرتبه سلامت معنوی برای انسان است: «يوْمَ لَا ينفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيم» (شعراء، ٨٨ و٨٩)؛ «وَإِنَّ مِن شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ إِذْ جَاء رَبَّهُ بِقَلْبِ سَلِيم» (صافات، ٨٣و٨٢). محقق مصطفوى (مصطفوى، ١٣۶٨، ج٥، ص ۲۳۲) در اینجا می فرماید: «اما "سلیم" بر وزن فعیل است و دلالت بر استواری صفت سلم در ذات شیے، دارد و از نقیص و عیب در ذاتیش بایید مبرا باشید. میراد از قلب سلیم، دلی است که از عیوب و کاستی ها پاک باشد و حقیقت آن سلم و سلامت و وفاق و صلح و مداراي در قلب است و اين حقيقت فقط از راه پالودگي از عيوب حاصل مي گردد. از اين تعبير قرآن ظاهراً بهدست مي آيد كه آنچه براي انسان در روز قیامت سودمند است و در نیل به کمال و سعادت مفید است، تنها آن سلامت حقیقی است که در دل انسان تحقق یابد و نه غیر آن این واژه قلب سلیم را نمي توان به معنى سلامت و عافيت ظاهري (بدني) دانست، زيرا سلامت قلب مادي و بدنی تأثیری در هنگامه یاداش و مجازات آخرت ندارد، افزون بر اینکه این سلامت



ظاهری مادی در جهان آخرت به صورت دیگری که با آن عالم مناسبت داشته باشد، تغییر می کند».

بنابراین با توجه به این چند دسته از آیات، قطعاً «سلام» یکی از کلیدواژههای اصلی مفهوم سلامت معنوي در قرآن است، چه آنکه مهم ترین مصداق آن خود حضرت حق با اسم «السلام» است که در بالاترین مدارج ذاتی سلامت معنوی است و سایر موجودات از او بهره میبرند. دومین مصداق آن بهشت با عنوان «دارالسلام» است که آن هم نمونه جامع و کامل سلامت و به ویژه سلامت معنوی است. سومین مصداق آن، شب قدر با عنوان»سلام» است که آن هم معادل هزار ماه یعنی عمر متعارف یک انسان است که تحول معنوي و دارايي معنوي را نويدبخش است. در هر سه مصداق معنويت به معناي حقيقي آن، باطنىبودن خداوند «هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٌ» (حديد، ٣) است، بهشت نيز در باطن اين دنيا يعنى آخرت قرار دارد «يعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَياةِ الدُّنْيا وَهُمْ عَن الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ» (روم، ٧) و شب قدر نيز نهان در ماه رمضان است و به سادگی قابل دریافت نیست «وَمَا أَدْرَاک مَا لَیَلَةُ الْقَدْر» (قدر، ۲) و نیز سلامت در آنها به معنای کامل و جامع آن مشهود است. بنابر این سلامت معنوی بر اساس کلید واژه «سلام» در ارتباط مستقيم و بي واسطه با حضرت حق و با توجه به غايت و مقصد بهشت شکل می گیرد و تحقق کامل آن در باطن انسان نیز با استفاده و استمداد از کلمه عبور شب قدر که خود قرآن به جهت نزولش در شب قدر که همان باطن و حقیقت شب قدر است، ممکن می گردد؛ یعنی شب قدر رمز عبور انسان به باطن و حقیقت قرآن نیز هست. چنین کسی با سلوک عملی، اخلاقی و معنوی به قلب سلیم میرسد و سلامت معنوی در وی استقرار می یابد. حال کسی که به این مرتبه از سلامت معنوی نائل شود، در درون خود به صلح، آرامش، وحدت، انسجام و امنیت میرسد و در بیرون نیز به دلیل پذیرش اسلام و مسلمان واقعی شدن، اذیت و آزارش به کسی نمی رسد و با مردم سر جنگ و دشمنی ندارد: «المسلم من سلم المسلمون من یده و ولسانه» (الهندی، ۱۴۰۹ق، ص ۷۳۸). پس همه پنج دسته از آیات قرآن در اینجا معنا می یابد و محقق می شود.

۲۷

الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناس<sub>و</sub>

برخی از روایات در خصوص قلب سلیم، نیز این جمع بندی را تأیید می کند: ابن عیینه گوید: از امام صادق الله سؤال کردم تفسیر آیه شریفه «إِلَّا مَنْ أَتَی الله بِقَلْبِ سَلِیمٍ» چیست، فرمودند: <sup>(</sup> قلب سلیم، آن دلی است که در آن جز خدا کسی دیگر نباشد فرمود: هر دلی که در آن شک و یا شکی باشد آن دل ساقط می باشد، آنها در دنیا زاهد شدند تا دلشان برای آخرت آماده گردد و به آن دل بستگی پیدا کنند» (کلینی، ۱۴۱۳ق، ج۲، ص ۱۶).

امام على ﷺ: «اذا احبّ الله عبدا رزقه قلبا سليما و خلقا قويما»: هرگاه دوست دارد خدا بنده را روزى كند او را قلبى سليم و خويى راست درست، مراد به «قلب سليم» نفس سالم است؛ يعنى نفس او را چنين كند كه سالم باشد و پيرو هوى و هوس و مايل بشرور و بدىها نباشد (خوانسارى، ١٣٧٣، ج٣، ص ١٤٧).

نتيجهگيرى

در اینجا میخواهیم چهار کلیدواژه اصلی سلامت معنوی یعنی: تزکیه، حیات طیبه، تقوی و سلام (وقلب سلیم) را با هم و در ارتباط با یکدیگر در متن معنایی قرآن و روایات بازبینی و باهم نگری کنیم: شاید بتوان گفت تزکیه، نخستین مفهوم برای سلامت معنوی است که موانع، آفات و آسیبهای سلامت معنوی را رفع می کند یا پیشگیری می نماید. مفهوم دوم، حیات طیبه است که ناظر به پالودگی و پاکسازی محیط، اقتضائات و سبک زندگی مناسب و مطلوب و آمادهسازی ظرفیتهای لازم برای سلامت معنوی است. مفهوم سوم تقوی است که نیروی محافظت و نگهداری از دستاوردها و ظرفیت های سلامت معنوی را دلالت می کند. مفهوم چهارم، سلام و قلب سلیم است که کانون سلامت معنوی است و جامعترین و غنی ترین مفهوم برای نیل به بالاترین مراتب سلامت معنوی است و در

١. القلب السليم الذي يلقى ربه و ليس فيه احد سواه، و كل قلب فيه شرك او شك فهو ساقط ... .



| کارکردها و نمونهها                                  | معنا و دلالت                       | واژگان |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------|--------|
| پالایش رذائل اخلاقی، پاکسازی کارهای ناپسند از       | زائل کردن موانع و بیرون کـردن همـه |        |
| برنامه زندگی، دوری از گناهان و خطاهای معنوی،        | آفات و آسيبها از متن سالم          | تز کيه |
| فراهم کردن زمینه پذیرش امور معنوی                   |                                    |        |
| تغذیه پاک و حـلال، همسـر پـاک و پاکـدامن، فرزنـدان  | زندگی معندوی و روحمانی بدون        | حيات   |
| نیکو، زندگی پاکیزه و مناسب، سخنان حکیمانه           | انحـراف در مسـير سـلوک عقلـي و     | -      |
|                                                     | حيات معنوى                         | طيبه   |
| پیروی محافظ و نگهدارنده در برابر آسیبها و آفات      | محافظــت هرچیــزي از مخالفــت و    |        |
| معنوی، نخستین مرحله از مقامات سیر الـی الله، احـوال | سرکشی در هنگام عمل، نگهداری از     | تقوى   |
| معنوی در ارتباط با حضرت حق مانند عبادتهای           | محرمات شرعی و عقلی، خویشـتنداری    | تعوى   |
| شبانه، رکوع و سجدههای طولانی با شوق واشتیاق         | و مراقبت از خود                    |        |
| از اسماء الهمی، بهشت، تحیت و درود بـه دیگـران       | موافقت کامل در ظاهر و باطن بـه     |        |
| (صلح و سازش و دوری از اختلاف، خشونت و               | گونـهای کـه هـیچ اختلافـی در بـین  | سلام   |
| جنگ)، سلامت و امنیت خود و دیگران، قلب سلیم          | نباشـد، داشــتن ســلامت و صــلح و  | (قلب   |
| عاري از هر گونه شر ک، شک، کفر، نفاق، پليدي و        | آرامش و وحدت درونی                 | سليم)  |
| درنهایت دلی که در آن جز خدا نباشد                   |                                    |        |

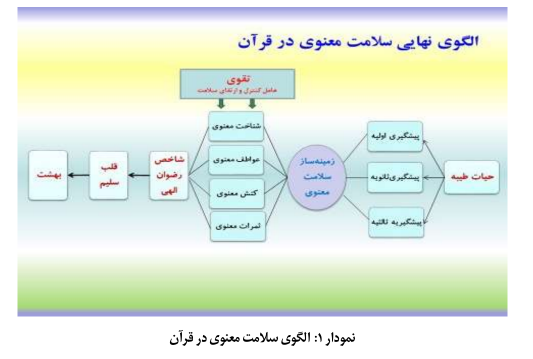
29

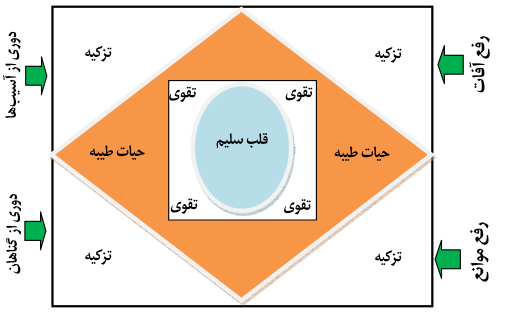
الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناسی

# جدول۲) واژههای اصلی سلامت معنوی در قرآن

بنابر این ماهیت سلامت معنوی از دیدگاه منابع اسلامی عبارت است از: برخورداری از معنویت سالم بر اساس تزکیه، حیات طیبه و تقوی که بالاترین مرتبه آن نیل به قلب سلیم است. به عبارت روشن تر و با تفصیل بیشتر سلامت معنوی در منابع اسلامی (قرآن و حدیث) عبارت است از: برخورداری از نیروی فراروی از مادیت، انانیت و موقعیت در ابعاد بینشی، گرایشی و کنشی به سوی خداوند به عنوان کانون قدسی جهان هستی که دارای مراتب است وبر اساس تزکیه (رفع موانع مسیر)، حیات طیبه (فراهم کردن مقتضیات محیطی مناسب) و تقوی (نیروی محافظ و نگهدارنده ظرفیتها) حاصل میشود و عالی ترین مرتبه آن نیل به قلب سلیم (دل عاری از غیر خدا) است.

در دو نمودار زیر نیز می توان ارتباط فرایندی وشبکهای مفاهیم چهارگانه را با سلامت معنوی به خوبی مشاهده کرد:





سال اول، شماره اول،بهار و تابستان ۱۴۰۱، پیاپی ۱

نمودار ۲: ارتباط شبکهای مفاهیم چهارگانه در سلامت معنوی

فهرست منابع

\* قرآن كريم \* نهج البلاغه ۱. آذربایجانی، مسعود. (۱۳۹۶). تربیت و رشد معنوی در نوجوانی. تهران: مرکز الگوی اسلامي ايراني پيشرفت. ۲. احمدمختار، عمر. (۱۹۹۸). معنی شناسی (مترجم: حسین سیدی). دانشگاه فردوسی مشهد. ۳. امیدواری، سپیده. (۱۳۸۷). سلامت معنوی؛ مفاهیم و چالش ها. پژوهش های میانرشته ای قرآنی، ۱(۱)، صص ۱۷–۵۸. ۴. ایزوتسو، توشیهیکو. (۱۳۶۸). خدا و انسان در قرآن (مترجم: احمد آرام). تهران: دفتىر نشىر فر هنگ اسلامي. الهندي، على المتقى بن حسام الدين. (١٤٠٩ق). كنز العمال. بيروت: مؤسسه الرساله. ۶. پاکتچی، احمد. (۱۳۸۷). آشنایی با مکاتب معناشناسی معاصر. نامه پژوهش فرهنگی، ۹(۳)، صص ۸۹–۱۱۹. ۷. خوانساری، آقاجمال. (۱۳۷۳). شرح غرر و درر آمدی (ج۳). تهران: دانشگاه تهران. ۸. دماری، بهزاد. (۱۳۸۸). سلامت معنوی. تهران: انتشارات طب و جامعه. ۹. سالارىفر، محمدرضا؛ موسوىاصل، سيدمهدى؛ دولتخواه، محمد و شجاعي، محمدصادق. (۱۳۸۹). بهداشت روانی با نگرش به منابع اسلامی. قم و تهران: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه و سمت. شعیری، محمدرضا. (۱۳۸۱). مبانی معناشناسی نوین. تهران: سمت. ١١. صدرالدين قونوي، محمد بن اسحاق. (١٣٨١). اعجاز البيان في تفسير القرآن. قم: دفتر تبليغات اسلامي. ١٢. صدوق، محمد بن على ابن بابويه. (١٣٩۶). ثواب الاعمال و عقاب الاعمال. قم: ارمغان طوبى.

31

الگوی سلامت معنوی در قرآن کریم با رویکرد معناشناسی

٣٢

ف سال اول، شماره اول،بهار و تابستان ۱۴۰۱، پیاپی ۱

- 29. Fisher J. (1998). Spiritual health: its nature and place in the school curriculum. PhD thesis, University of Melbourne
- 30. Gomez R, Fisher, JW. (2003). *Domains of spiritual well-being and development and validation of the Spiritual*. Well-Being Questionnaire.
- 31. Hawks SR, Hull ML, Thalman RL, Richins PM. (1995). Review of spiritual health: definition, role, and intervention strategies in health promotion. American Journal of Health Promotion, 9, p. 371.
- Levin, J. S. (2003). Spiritual determinants of health and healing: An epidemiological perspective on salutogenic mechanisms. *Alternative Therapies*, 9, pp. 48–57.
- Merriam Webster's collegiate dictionary Subject English Language. (2001).
   Dictionaries Description Includes index. Publisher Merriam Webster Contributor: Webster, Merriam; Gove, Philip Babcock.
- Miller .M. A. (1995). Culture, spirituality, and women's health. *Journal of Obstet Gynecology Neonatal Nursing*, 24(3). pp. 257-263.
- 35. Nelson .J. M. (2009). Psychology, Religion and Spirituality ,USA: Springer.
- 36. Personality and Individual Differences 35: 1975-1991
- 37. Reily BB, Perna R, Tate DG. (1998). Type of spiritual well-being among person with chronic illness: Their relationship to various forms of quality of life. *Arch Phys Med Rehabil*, 79(3). pp. 258-264
- The American heritage dictionary of the englich language. (1992). Subject English Language – Dictionaries, Publisher: Houghton Mifflin
- 39. Word Health Organization. (1997). Review of the Constitution, EB 10, 1/7.

- \* The Holy Quran
- \* Nahj al-Balagha
- Abbasi, M., & Shamsigoshki, E., & Abolghasemi, M. J., & Azizi, F. (1392 AP). *An introduction to spiritual health*. Academy of Medical Sciences and Shahid Beheshti University. [In Persian]
- Ahmad Mokhtar, O. (1998). Semantics (Seyedi, H, Trans.). Mashhad Ferdowsi University.
- 3. Al-Hindi, A. (1409 AH). *Kanz Al-Amal.* Beirut: Al-Rasalah Institute. [In Arabic]
- 4. Azarbayejani, M. (1396 AP). *Education and spiritual growth in adolescence*. Tehran: Center for Iranian Islamic Model of Progress. [In Persian]
- 5. Damari, B. (1388 AP). *Spiritual health*. Tehran: Medicine and Society Publications. [In Persian]
- Fazlullah, S. M. H. (1419 AH). My interpretation of the revelation of the Qur'an (v. 9 & 24). Beirut: Dar al-Milak. [In Arabic]
- 7. Fisher J. (1998). Spiritual health: its nature and place in the school curriculum. PhD thesis, University of Melbourne
- 8. Gomez R, Fisher, JW. (2003). *Domains of spiritual well-being and development and validation of the Spiritual*. Well-Being Questionnaire.
- Gonabadi, H. S. M. (1400 AP). Bayan al-Sa'adah fi Maqam al-Ibadah (Vol. 1). Tehran: Payam Noor. [In Persian]
- 10. Hadi, A. (1391 AP). A new method in the semantics of Quranic concepts and words. *Qur'anic Research Journal*, *18*(72), pp. 102-86. [In Persian]
- Hawks SR, Hull ML, Thalman RL, Richins PM. (1995). Review of spiritual health: definition, role, and intervention strategies in health promotion. American Journal *of Health Promotion*, (9), p. 371.
- 12. Izutsu, T. (1368 AP). *God and Man in the Qur'an* (Aram, A, Trans.). Tehran: Islamic Culture Publishing Office. [In Persian]
- 13. Khansari, A. (1373 AP). *Sharh Ghorar va Dorar Amadi* (Vol. 3). Tehran: University of Tehran. [In Persian]

- 14. Koleyni, M. (1413 AH). Usul Kafi (Vol. 2). Qom: Dar al-Azwa. [In Arabic]
- Levin, J. S. (2003). Spiritual determinants of health and healing: An epidemiological perspective on salutogenic mechanisms. *Alternative Therapies*, (9), pp. 48–57.
- 16. Lines, J. (1383 AP). An introduction to linguistic semantics (Valeh, H. Trans.). Tehran: Kam No. [In Persian]
- 17. Majlesi, M. B. (1403 AH). *Bihar al-Anwar* (Vol. 1). Beirut: Dar Ihya al-Toras al-Arabi. [In Arabic]
- Makarem Shirazi, N. (1371 AP). *Tafsir Nemouneh* (v. 5, 14, 15 & 27). Tehran: Darul Kitab al-Islamiya. [In Persian]
- Merriam Webster's collegiate dictionary Subject English Language. (2001).
   Dictionaries Description Includes index. Publisher Merriam Webster Contributor: Webster, Merriam; Gove, Philip Babcock.
- Miller .M. A. (1995). Culture, spirituality, and women's health. *Journal of Obstet Gynecology Neonatal Nursing*, 24(3). pp. 257-263.
- 21. Mostafavi, H. (1368 AP). *Researching the words of the Qur'an* (Vol. 4, 5, 7 & 9). Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance. [In Persian]
- 22. Motahari, M. (1390 AP). Spiritual freedom. Tehran: Sadra Publications.
- 23. Nelson .J. M. (2009). Psychology, Religion and Spirituality ,USA: Springer.
- 24. Nouri, H. (1408 AH). *Mostadrek Al-Wasa'il va Mustanbat Al-Masa'il* (Vol. 11). Qom: Alulbayt Institute. [In Arabic]
- 25. Omidvari, S. (1387 AP). mental health; Concepts and challenges. Interdisciplinary Qur'anic Researches, 1(1), pp. 17-58. [In Persian]
- 26. Pakatchi, A. (1387 AP). An Introduction to contemporary schools of semantics. Journal of Cultural Research, 9(3), pp. 119-89. [In Persian]
- 27. Personality and Individual Differences 35: 1975-1991
- 28. Qomi, Haj Sheikh A. (1392 AP). *Mafatih al-Jinan*. Qom: Education publishing office. [In Persian]
- Reily BB, Perna R, Tate DG. (1998). Type of spiritual well-being among person with chronic illness: Their relationship to various forms of quality of life. *Arch Phys Med Rehabil*, 79(3). pp. 258-26

- 30. Sadouq, M. (1396 AP). *Thawab al-A'amal va Iqab al-A'amal*. Qom: Armaghan Touba. [In Persian]
- Sadr al-Din Qonavi, M. (1381 AP). *Ijaz al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an*. Qom: Islamic Propaganda Office. [In Persian]
- Salarifar, M. R., & Mousavi Asl, S. M., & Dolatkhah, M., & Shoja'ei, M. S. (1389 AP). *Mental health with an attitude to Islamic sources*. Qom and Tehran: Research Institute of Howzeh and University and Samt. [In Persian]
- 33. Sha'eiri, M. R. (1381 AP). *Basics of modern semantics*. Tehran: Samt. [In Persian]
- Tabarsi, A. (1367 AP). *Tafsir Jamee al-Jamae* (Gurji, A, Ed., vol. 4). Tehran: University of Tehran. [In Persian]
- Tabarsi, A. (1415 AH). Majma al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an (Vol. 9 & 10). Beirut: Mu'asisah al-A'alami. [In Arabic]
- Tabatabaei, S. M. H. (1374 AP). *Al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an* (Vol. 6, 7, 9, 15, 19 and 20). Qom: Community of Teachers Publications. [In Persian]
- Tayeb, A. (n.d.). *ATayib al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an* (Vol. 8). Qom: Sebtain Global Institute.
- The American heritage dictionary of the englich language. (1992). Subject English Language – Dictionaries, Publisher: Houghton Mifflin
- 39. Word Health Organization. (1997). Review of the Constitution, EB 10, 1/7.